
171











2

I. Ir y venir 
entre cordilleras
10

El istmo de Ofqui:  
¿muro que divide o punto 
de confluencia?
Paula López Wood
12

Territorios y redes mapuche  
más allá de la cordillera 
Álvaro Bello
22

Trashumar entre araucarias  
y volcanes en los Andes del Sur
Carla Marchant
32

Redes en peligro de desaparecer:  
la arriería en Chile Central
Claudio Mercado
42

​Salir del valle.  
Arte rupestre y rutas diaguitas
Felipe Armstrong y Andrés Troncoso 
52

Donde arranca la quebrada:  
memorias del «costeo» aymara  
Magdalena García 
62

II. Navegaciones, maritorios 
y movilidades acuáticas 
72

Huellas culturales entre las mareas  
del estrecho de Magallanes  
Jimena Torres
74

Caminos de mar en  
los archipiélagos australes 
Ximena Urbina
84

Redes de navegación en el sur de Chile 
desde la cordillera hasta el mar
Nicolás Lira
94

De caleta en caleta  
en las costas de Atacama
Benjamín Ballester
104

Contenidos

Introducción
8



3

III. Grandes redes  
e infraestructuras
114

Del camino del Inka al Qhapaq Ñan, 
un recorrido por el sistema vial andino
Mauricio Uribe
116

El océano Pacífico,  
de la Colonia a la República
Rodrigo Moreno
126

Chile sale a los mercados mundiales:  
los ferrocarriles salitreros
Sergio González Miranda
136

La carretera Panamericana en Chile.  
Políticas, viajes, paisajes
Rodrigo Booth
146

Tiempos y espacios metropolitanos.  
La red del metro de Santiago
Marco González
156

Cuando la aldea se vuelve frontera:  
sociedades ante el cambio
Patricio Fernández
166

IV. Orientarse en  
la inmensidad 
176

Antártica:  
redes de colaboración
en el fin del mundo 
Paula López Wood
178

La Tierra de los Fuegos imposibles
Alberto Harambour
188

Exploradores polinesios 
navegando hacia el sureste
José Miguel Ramírez
198

Las huellas del llamero  
y sus recuas en el desierto de Atacama
José Berenguer
208

Ruta a las estrellas:  
legado ancestral y encuentro  
con la astronomía moderna
Basilio Solís
218

3

Epílogo: 
Redes y tiempo
228

Mirando Chile 
desde el cielo
236

Notas
240

Referencias  
bibliográficas
244

Autores
250

Agradecimientos
252

Créditos
255





Nos complace poner en sus manos esta nueva publicación realizada junto al Museo Chileno de Arte 

Precolombino, nuestro aliado editorial por más de cuatro décadas, con quien hemos reunido una colección 

de 38 títulos sobre historia patrimonial y cultural de nuestro país.

En estos libros hemos abordado desde el altiplano hasta la Antártica, pasando por el desierto de Atacama, 

la Patagonia, las singulares islas de Pascua y Chiloé, nuestra fauna endémica, la cordillera, el mar, los ríos y, 

sobre todo, los saberes y tradiciones que nos aportan las culturas de los pueblos originarios: las del mundo 

aymara, quechua, atacameño, diaguita, colla, chango, rapanui, mapuche, kawésqar, yagán y selk'nam.

En esta ocasión hemos querido elevar la mirada para obtener una perspectiva ampliada de este enorme 

conjunto histórico, visualizando cómo en sus desplazamientos por el territorio las distintas comunidades y 

grupos humanos fueron urdiendo la compleja y rica red de relaciones que yace en la base de nuestra identidad.

Chile, redes y movimientos describe esos trayectos iniciales siguiendo sus pasos, huellas, encuentros e 

intercambios por sendas terrestres y fluviales, por trazados ferroviarios y caminos que devinieron en grandes 

carreteras que han acercado los puntos más distantes, muestra de que el país plenamente interconectado 

que somos en la actualidad se ha formado gracias a influencias provenientes de direcciones y lugares muy 

diversos.

Esperamos contribuir con este libro a la comprensión de nuestras raíces y al conocimiento de esas vertientes 

que confluyeron en el poblamiento y fundación de ciudades, creación de riqueza y todo aquello que hoy 

nos une e integra, pues eso es lo que interesa preservar para que Chile pueda enfrentar de mejor modo los 

desafíos del presente y aprovechar las oportunidades que ofrece el futuro.

Agradezco el aporte de la Ley de Donaciones Culturales, al equipo de colaboradores que ha realizado los 

textos, fotografías y diseño de esta obra y al grupo de profesionales del Museo Chileno de Arte Precolombino 

y Banco Santander, pues su esfuerzo y dedicación nos permiten reforzar nuestro profundo compromiso con 

el desarrollo cultural del país.

Andrés Trautmann

Gerente General y Country Head 
Banco Santander





En esta larga colaboración con el Banco Santander, hemos publicado un cuerpo de ediciones que ya suma 38 libros. En 

ellos hemos abordado el patrimonio cultural y natural americano, fijándonos siempre en los pueblos originarios del pasado 

y del presente. Los últimos títulos han estado dedicados a las regiones de Chile, desde el extremo norte hasta la Antártica.

En esta oportunidad hemos privilegiado una amplia mirada hacia todo el país, poniendo el foco en los sistemas 

de comunicación tejidos por los pueblos que habitan Chile, así como en sus mecanismos. El contacto 

intercultural significa riqueza, pues permite intercambiar ideas, valores y creencias, superar las barreras 

culturales y lingüísticas y hacerse cargo de conflictos, potenciando y/o poniendo a prueba diversas culturas, 

antes y después de la globalización.

Esta visión, que entrelaza el tiempo con el territorio, hace posible apreciar los cambios que han experimentado 

las redes establecidas por sociedades desde hace milenios a lo largo del país y más allá de sus fronteras, 

con el objeto de comunicarse y conformar las actuales y diversas culturas de Chile.

Para sortear este desafío hemos acudido a estas conexiones, diferenciándolas según sucedan en sistemas 

marítimos o terrestres y destacando aquellas que comprenden grandes regiones o extensos grupos. En 

cada una de ellas se presentan diversos casos que demuestran el trabajo y energía puestos por los pueblos 

para comunicarse, a veces sorteando enormes obstáculos naturales y culturales. También hemos reservado 

un espacio a las grandes redes, que han abarcado amplias extensiones territoriales y poblacionales en el 

pasado y en la actualidad. Obviamente, en este enfoque han quedado fuera algunas redes y territorios que 

han excedido los límites planteados por este estudio.

Dado la complejidad del tema, privilegiamos las exposiciones referidas a estudios de casos que, si bien 

a veces no incluyen todas las aristas, muestran con mayor claridad y profundidad las estrategias usadas 

por diferentes grupos en diversas épocas para comunicarse. La edición finaliza con un ensayo de Diamela 

Eltit, que sitúa y expande las redes a lo largo del tiempo y el espacio en la historia humana, otorgándoles un 

contexto contemporáneo y de mayor profundidad.

Agradecemos al Banco Santander su permanente respaldo a esta colección que, en conjunto, forma un corpus 

excepcional acerca del patrimonio cultural de los pueblos americanos, especialmente de Chile. También a la 

Ley de Donaciones Culturales, que ha prestado su apoyo a la presente edición.

Carlos Aldunate del Solar

Presidente 
Fundación Larrain Echenique

Cecilia Puga Laarrain

Directora 
Museo Chileno de Arte Precolombino



88

Página 4. La cuesta Caracoles 
en invierno y sus veintinueve 
curvas cerradas que atraviesan la 
cordillera de los Andes, de Chile a 
Argentina, a más de 3000 msnm. 
Fotografía Shutterstock, 2023.

Página 6. Un portal de piedra en el 
Salar de Huasco, en la cordillera de 
Iquique; umbrales de un paso por 
los caminos milenarios del desierto. 
Fotografía de Guy Wenborne, 2014.

Desde hace más de trece mil años, quienes habitamos 
el territorio que hoy llamamos Chile hemos trazado y 
transitado redes: caminos que conectan quebradas, 
pampas y cordilleras; sendas marítimas que enlazan 
caletas y archipiélagos; rutas celestes que orientan en 
la inmensidad. Estas huellas han articulado relaciones 
sociales, económicas, políticas y simbólicas que de 
una u otra manera han dado forma a un país.

Así, se han articulado paisajes y territorios diversos, 
transformando los tránsitos en geografías sensibles, 
en lugares que emergen en medio del movimiento 
humano. Las redes son articuladoras de espacios, pero 
también son en sí mismas espacios habitables. Vivir 
en movilidad ha sido un principio humano permanente; 
nos hemos hecho humanos en el movimiento, con 
tensiones y deseos, pugnas y entrelazamientos.

Mirar Chile desde algunas de las redes que lo conforman 
permite reconocerlo desde otro prisma, más allá de 
fronteras o accidentes geográficos. Chile es movimiento, 
contactos. Chile son las conexiones que atraviesan 
cordilleras y costas, que enlazan desiertos y archipiélagos, 
ciudades y campos, que vinculan comunidades humanas 
diversas y a ellas con elementos y fuerzas naturales; 
un paisaje hermoso, complejo y desafiante. 

Observar y reflexionar desde esta perspectiva nos permite 
comprender que las sociedades nos constituimos en y por 
medio de las movilidades, migraciones y trashumancias. 
Somos porque nos movemos. Estos movimientos ponen en 
tensión cualquier esquema cerrado para comprender a las 
sociedades: los países no pueden imaginarse únicamente 
bajo estructuras geográficas contenidas, donde las fronteras 
funcionan como límites. Por el contrario, es fundamental 
comprender los diversos lazos que atan lo común, las redes 
que cruzan fronteras, que articulan lejanías y que ponen en 
cuestión lo propio y lo ajeno. El territorio es un entramado 
complejo, vivo y dinámico, donde paisajes y sociedades 

Introducción

Carlos Aldunate del Solar
Paula López Wood
Felipe Armstrong Bruzzone
Claudio Alvarado Lincopi



99

se co-constituyen. Reconocer estas tramas desafía la 
ficción de los «espacios vacíos»: incluso allí donde el mapa 
parece callar, existen memorias, recorridos y significados.

Hay redes amplias cuyas extensiones han contribuido a dar 
forma a un ethos común; otras son pequeñas, íntimamente 
ligadas a territorios específicos, que permiten dar continuidad 
a modos de vida tradicionales. Estas redes se activan de 
forma constante o bien en momentos especiales; algunas han 
sido olvidadas y persisten como topónimos o señales en la 
piedra, mientras que otras se proyectan incansables hacia el 
futuro. En todas, sin embargo, laten múltiples temporalidades: 
trazos del pasado que siguen activos en el presente, abriendo 
futuros posibles. Pensadas así, las redes favorecen una 
mirada menos reduccionista y estática: muestran un país que 
se ha construido —y se construye— por medio de relaciones 
que con frecuencia desbordan los límites territoriales 
contemporáneos. Somos parte de un mundo más amplio. 

Toda red atraviesa la experiencia humana en su conjunto, 
forjando la manera en que nos relacionamos y habitamos. 
Pero también allí aparecen tensiones. Pugnas por territorios, 
expansiones económicas que borran formas anteriores de 
habitar y moverse, imposiciones de rutas y resistencias de 
quienes luchan por hacer sobrevivir diversos modos de vida. 
A menudo las redes oficiales son transitadas por energías, 
memorias y búsquedas que desbordan su carácter prescrito.

Con autorías diversas —investigadores e investigadoras, 
miembros de comunidades locales e indígenas y 
equipos de trabajo colaborativos con autorías mixtas—, 
este libro quiere mostrar cómo las redes han sido y 
siguen siendo un tejido común que enlaza geografías, 
generaciones y saberes. Estas redes revelan la aventura 
—compleja, contradictoria y creativa— de habitar Chile.

El libro se organiza en cuatro unidades. La primera aborda el 
ir y venir a la cordillera, con rutas de pastores, intercambios 
transcordilleranos y memorias de quienes han cruzado y 

habitado la montaña, las pampas y valles, permitiéndonos 
comprender que los Andes no han sido una barrera u 
obstáculo, sino también un puente que ha conectado a 
diversos pueblos y comunidades a lo largo de miles de 
años. La segunda se centra en maritorios y navegaciones, 
destacando redes costeras y oceánicas que entrelazan 
el Pacífico, los fiordos australes y las caletas nortinas. La 
tercera examina grandes redes e infraestructuras, desde 
el camino del Inka —Qhapaq Ñan— y el ferrocarril salitrero 
hasta la Panamericana y el metro de Santiago; son redes que 
modificaron para siempre nuestra percepción de la movilidad 
y la distancia a lo largo del territorio. La cuarta explora cómo 
la inmensidad de los cielos, la vastedad del océano o las 
grandes pampas australes no han sido impedimento para que 
hombres y mujeres pudieran forjar un ancla en la inmensidad, 
haciéndose parte de redes más extensas que llegan a 
conectarnos, incluso, con el pasado remoto del universo. 

Las redes son conexiones que enlazan territorios, vidas y 
memorias. Son también lugares habitados, espacios donde 
se construyen formas de existencia y donde lo humano se 
forja en cruces y tensiones permanentes. Son rutas abiertas 
por la necesidad, por la imposición o por el deseo; también 
son trayectos sostenidos por la solidaridad, la cooperación 
y el cuidado. Son tramas que permiten circular mercancías 
y capitales, pero también canciones, lenguas y afectos. Son 
caminos que han dado lugar a expansiones económicas y 
disputas por el territorio, y a la vez a resistencias que han 
buscado mantener vivas otras formas de estar y moverse 
por el mundo. En cada una de estas dimensiones, las 
redes revelan que las sociedades no se entienden como 
unidades cerradas ni como geografías estáticas, sino 
como tejidos móviles, en permanente recomposición. 
Reconocer esta pluralidad es afirmar que Chile se ha 
configurado, y lo sigue haciendo, a través de incesantes 
redes y perpetuo movimiento. Es un país de vínculos 
que cruzan y habitan fronteras, que ponen en cuestión 
lo propio y lo ajeno, y que proyectan futuros posibles 
desde la convivencia de memorias interconectadas..





I.
Ir y venir entre cordilleras

La cordillera de los Andes no ha sido solo una frontera, sino 
también un puente de interconexión. Rutas transcordilleranas, 
sendas de arrieros y caminos transitados por comunidades 
indígenas han cruzado la montaña desde hace miles de años. 
Historias de movilidad, intercambio y memoria revelan un Chile 
tejido por caminos que desafían límites políticos y naturales, 
reinventando la comunicación entre pueblos y paisajes.



12

Pocos lugares de Patagonia occidental han 
recibido tanta atención como el istmo de Ofqui. 
Ya sea como un topónimo de mal augurio, 
escenario de naufragios en diarios de viaje o 
zona para estudiar el contacto entre pueblos 
canoeros, esta estrecha franja de tierra que 
conecta la península de Taitao con la zona 
continental de la Región de Aysén ha inspirado 
mitos, expediciones y hasta proyectos de 
obras públicas de gran envergadura que se 
propusieron conectar por mar el laberinto 
de canales del extremo sur de Chile.

El istmo de Ofqui:  
¿muro que divide 
o punto de 
confluencia? 
Paula López Wood



13



14

Lo cierto es que Ofqui, más allá de 
representar una barrera geográfica, 

ha operado como un paso estratégico 
desde los primeros humanos que lo 
recorrieron, una red más amplia de 
comunicación, comercio y transporte 
que, como un sistema de arterias marinas 
y terrestres, ha sostenido la vida y la 
economía de la Patagonia occidental.

Para tener una dimensión del corte que 
provoca en las rutas de navegación, hay 
que imaginar que las embarcaciones 
que viajan desde el norte por el canal 
de Moraleda de pronto se encuentran 
con un muro sin salida, donde es 
necesario salir a mar abierto y rodear 
la península de Taitao, enfrentando las 
tempestuosas aguas del golfo de Penas. 

Para evitar este tramo, pueblos 
canoeros como Chonos y Kawésqar 
aprovecharon la maleabilidad y ligereza 
de sus embarcaciones de corteza para 
arrastrarlas por tierra, deslizándolas por 
envaralados (tramos con dazas de ciprés 
dispuestas sobre el suelo). La técnica 
la imitaron chilotes, loberos, misioneros 
y hacheros para arrastrar sus dalcas y 
piraguas. Esto permitió cruzar el istmo por 
tierra, evitando la salida a Taitao, y luego 
empalmar con los ríos Negro y San Tadeo, 
para finalmente desembocar en la playa 
donde llega el glaciar San Quintín —uno de 
los más grandes de todo Campo de Hielo 
Norte—, desde donde se podía continuar 
la navegación por los canales protegidos 
hasta el final del continente americano.1 

En el istmo de Ofqui confluyen otras 
redes de interés geológico y ambiental. 
La estrecha franja de tierra marca el 
final de la falla Liquiñe-Ofqui y bajo su 
superficie está el punto de unión de tres 
placas tectónicas: Nazca, Sudamericana y 
Antártica. En este portal donde culmina la 
depresión intermedia existe un despliegue 
escénico de anfiteatros glaciares que 



15

Vista aérea del glaciar San Quintín, el más grande de Campo de 
Hielo Patagónico Norte, ubicado en Parque Nacional Laguna San 
Rafael. El primer registro conocido del glaciar se obtuvo el año 1834, 
cuando fue avistado desdel el golfo de Penas por Charles Darwin en 
su viaje a bordo del Beagle. Fotografía de Guy Wenborne, 2016.

El glaciar San Quintín tiene la particularidad de que es posible 
avistarlo desde la playa del mismo nombre, en el golfo de Penas. 
Fotografía de Paula López, 2021.

ha transformado a la zona en postal icónica de Chile, cuyo 
hito es la laguna y glaciar San Rafael, el más septentrional 
del planeta, un entorno que ofrece el raro encuentro entre la 
vegetación húmeda patagónica y los glaciares del Campo de Hielo 
Patagónico Norte. Muchos exploradores extranjeros plasmaron 
su paso por este lugar: «Aquí se tiene la impresión como si la 
Antártica se diera la mano con el subtrópico, pues a pesar de los 
témpanos y glaciares, se observa una abundante vegetación», 
apuntó Augusto Grosse en 1943, buscando un acceso por tierra 
a través del valle Exploradores, que posteriormente daría pie 
al diseño actual de otra red patagónica, la carretera Austral.

Ofqui y sus alrededores provocaron imaginaciones como 
la Trapananda o la Ciudad de los Césares, ciudades 
utópicas en donde algunos navegantes habrían hallado 
refugio tras desaparecer en las bravas costas de Patagonia 
occidental. Así, por ejemplo, tras el naufragio de la fragata 
HMS Wager en el archipiélago Guayaneco, al sur del golfo 
de Penas, en 1748, el guardiamarina inglés John Byron y 
los pocos tripulantes sobrevivientes fueron rescatados 
por un grupo de indígenas canoeros que les mostraron el 
paso a través de Ofqui y así finalmente lograron llegar a 
Chiloé, donde los extranjeros fueron tomados prisioneros 
por la colonia española que habitaba en Castro.



16

Otro caso emblemático es el viaje del 
padre jesuita José García, quien en  
1766-67 lidera una expedición desde 
Chiloé al sur junto a soldados españoles 
y cuarenta y ocho indígenas «caucahues» 
(chonos). En su diario detalla los intentos 
de evangelización, la toponimia y la 
ruta que los indígenas usaron a través 
de Ofqui para comunicarse entre la 
laguna San Rafael y el golfo de Penas.2 

En el período republicano el paso por el 
«arrastradero» o «deshecho» de Ofqui 
(como se le llamaba en la Colonia) se 
transformó en la ruta preferida de loberos, 
pescadores y chilotes que incursionaban 
hacia el sur. Con la expulsión de la orden 

El estero Elefantes, en las cercanías de 
la laguna y el glaciar San Rafael, marca el 

último tramo de navegación antes de salir a 
las aguas abiertas de la península de Taitao 

o hacer el cruce por tierra a través del istmo. 
Fotografía de Paula López, 2017.

El hotel San Rafael  se construyó en 
1939-1940 junto con el intento de 

apertura de un canal por el istmo 
de Ofqui. Posteriormente cayó en 

abandono y se incendió por accidente. 
Fotografía de Paula López, 2021.

El primer proyecto de apertura del istmo 
de Ofqui fue realizado por el ingeniero 

hidráulico Emilio de Vidts en 1910. 
Material cartográfico Oficina Hidrográfica, 

Chile. Colección Biblioteca Nacional Digital.

jesuita, las misiones de evangelización 
menguaron, pero las búsquedas por 
hacer del istmo un paso navegable 
no se detuvieron, con tal de evitar la 
penosa salida al cabo Tres Montes. Así, 
a mediados del siglo XIX el Gobierno de 
Chile envió varias expediciones con el 
propósito de levantar cartografía para 
confirmar que la naciente Región de 
Aysén era provechosa para la ganadería, 
la agricultura y la minería. Ninguna logró 
hacer el cruce por tierra, pero todas 
dejaron testimonio de su admiración 
por el glaciar: «Hasta el marinero más 
ignorante e impasible olvidó por el 
instante su remo para contemplar 
pasmado tan sublime espectáculo», 



17

escribió el almirante Enrique Simpson, quien visitó la laguna 
San Rafael en 1871 con la corbeta chilena Chacabuco.

El intento conocido más emblemático tuvo lugar en 1935, 
cuando se creó un poblado con el fin de abrir un canal 
navegable de dos kilómetros entre la laguna San Rafael y el 
río San Tadeo, de manera que las embarcaciones de diverso 
calado pudieran comunicarse con el mar. Para esto, se importó 
una pala mecánica desde Alemania, la cual, al llegar, estando 
mal estibada, cayó al mar, hundiéndose para siempre.

En esa playa abatida por el frío y la lluvia, en medio de este 
bosque y pantano rodeado de témpanos, vivieron cientos 
de personas, hubo una escuela, un retén de carabineros, 
una pulpería, calles y viviendas. Fueron cinco años de 
una vida helada y sin sol que culminó con el cierre de la 
faena en 1943, asumiendo que la obra era imposible e 
innecesaria. Sus antiguos habitantes cuentan que el trabajo 
se hacía con ropa de lana y ojotas de cuero de lobo: «Se 
andaba mojado todo el día y a la tarde se secaba cuando 
llegaba al campamento. Y al otro día se mojaba otra vez. 
Uno se acostumbra y cuando no se acostumbra se muere 
al poco tiempo apulmonado. Se moría mucha gente».



18

El glaciar y laguna San Rafael han cautivado a 
navegantes indígenas, misioneros, exploradores 

europeos, cartógrafos y aventureros que 
dejaron registro de su imponente frente 

glaciar, hoy en franco retroceso.
Fotografía de Paula López, 2017.

Los cimientos del hotel San Rafael han 
sido reemplazados por enormes nalcas 
y son parte de un circuito turístico en el 

Parque Nacional Laguna San Rafael. 
Fotografía de Paula López, 2021.

En 2015, más de trescientas ballenas sei 
llegaron a varar al golfo de Penas. Aún es 
posible encontrar sus restos, como este 

cráneo. Isla del Diablo, bahía San Quintín. 
Fotografía de Daniel Torres, 2017.

El poblado cayó en el abandono y la vegetación boscosa poco 
a poco volvió a colonizarlo todo. La playa, la arena y el pantano 
absorbieron los restos de la faena que intentó cambiar el 
curso de la navegación de la zona para siempre. Ofqui continuó 
reflejando el imaginario de lo lejano y lo remoto, atrayendo el 
deseo de vencer este obstáculo de la naturaleza para lograr, 
por fin, la conectividad regional por los canales interiores.3

En la actualidad esta ruta la transitan turistas y aventureros 
que buscan recrear la travesía de Ofqui por la antigua ruta de 
canoeros, misioneros, loberos y hacheros. En 1987 la serie de 
televisión Al sur del mundo dedicó un episodio a este paso.4 
Junto con entrevistar a antiguos habitantes del poblado 
de Ofqui, recrearon el cruce, en donde se les veía hundirse 
hasta la cintura en el barro con equipos de televisión y un 
bote a motor que empujaban por el arrastradero, idea a la 
que renunciaron rápidamente por seguridad y mal tiempo.

Hoy en día esta zona es considerada como prístina dentro 
del Parque Nacional Laguna San Rafael. Y sin embargo, otras 
redes han llegado a ocupar la zona. En la extensa playa de San 
Quintín llegan a parar tambores de petróleo, cuerdas y boyas 
que viajan a la deriva y que dan cuenta de la presión externa 



19

de la salmonicultura. Algunas veces es 
posible avistar pescadores artesanales 
que andan de paso en busca de erizos, 
locos y cholgas. Y en zonas más 
escondidas, como el seno Expedición, 
están los vestigios de la masiva varazón 
de trescientas cuarenta ballenas sei 
(Balaenoptera borealis) que llegaron 
a morir en 2015 al golfo de Penas, 
aparentemente por una floración de algas 
tóxicas asociadas a la corriente de El 
Niño.5 Mandíbulas, vértebras y cráneos 
están por todos lados, desprenden una 
sustancia oleosa que se expande por 
la superficie del agua. También aquí se 
ha avistado la esquiva ballena franca, 
especie que por la remota condición de 
Ofqui vendría a reproducirse a este lugar.

En la misma costa, en un sector de dunas 
costeras conocido como caleta Mala, hay 
también un depósito de cholgas, choritos 
y caracoles que crecen entre los juncos.6  
Los investigadores concluyen que esta 
playa y sus canales fueron utilizados 
sucesivamente por grupos humanos, 
dados los vestigios de cerámica, 
restos de madera y el espesor de un 
conchal acumulado en el intermareal.7 

A lo largo de los siglos, el istmo de Ofqui y 
sus paisajes han sido escenario y testigos 
de incontables redes de encuentros, 
intercambios y disputas. La estratigrafía 
de sus conchales, los envaralados, las 
varazones de ballenas y los restos de la 
basura de las salmoneras revelan una 
red de poblamiento y de comunicación 
que tiene miles de años de historia, en la 
que cada capa sedimentada constituye 
la huella de rutas marítimas, terrestres 
y culturales que conectaron y siguen 
conectando a comunidades del extremo 
sur de Chile. Más que un obstáculo 
geográfico, este espacio ha funcionado 
y sigue funcionando como un nodo vital 
en las dinámicas de intercambio que han 
sostenido la vida y la cultura en una de 
las regiones más remotas del planeta. 



20



21

El istmo de Ofqui 
sigue siendo una 
zona inaccesible, 

pese a que en ella han 
confluido diversas 

redes humanas 
desde hace miles 

de años. Amanecer 
en la península 

Forelius; a la vista, 
monte San Valentín 
del Campo de Hielo 

Patagónico Norte.
 Fotografía de Guy 

Wenborne, 2015. 



22

Hasta fines del siglo XIX, la vida mapuche se 
desarrolló a lo largo y ancho de la Araucanía 
histórica (Ngulumapu) y de las pampas 
(Puelmapu), un vasto espacio sudamericano 
atravesado por la cordillera de los Andes, 
conectado por un sistema de rutas ecuestres, 
rastrilladas, balseaderos y asentamientos 
permanentes y provisionales. Esta articulación 
de redes y nodos tuvo una enorme importancia 
social, económica y cultural para los mapuche, 
que construyeron una territorialidad discontinua, 
y formas de convivencia, no siempre pacíficas, 
entre agrupaciones de diverso origen étnico 
que se conectaron desde la periferia indiana 
con los centros coloniales y republicanos. 

Territorios y redes 
mapuche más allá 
de la cordillera
Álvaro Bello



23



24

Se creó así un espacio multiétnico, compuesto por 
una trama de relaciones atadas por el parentesco, 

las lealtades militares y la reciprocidad comercial. Sin 
embargo, con la consolidación de los Estados nacionales 
y sus fronteras se impuso una narrativa que ha ignorado 
esta espacialidad y configuración de redes hacia el este, 
dificultando su comprensión y significados. De ahí la necesidad 
de repensar la historia mapuche más allá de los márgenes 
y fronteras estatales, superando los imaginarios inscritos 
en la idea de nación unitaria, aquella «compulsión cultural»1 
que busca entender la historia únicamente dentro de los 
márgenes de la nación, del Estado y de sus fronteras.

Durante siglos los antiguos habitantes de la Araucanía o 
del Ngulumapu se desplazaron a través de la cordillera 
hacia las tierras del este o Puelmapu para intercambiar 
bienes y crear alianzas militares mediante una extensa 
red de relaciones sociales y vínculos de sangre, creando 
territorialidades que acabaron a lo largo del siglo XX 
con la imposición de las fronteras estatales. 

Cartografía que permite imaginar las montañas 
y los ríos del antiguo territorio mapuche. D. 

Tomás López, 1777. Mapa grabado. 
Colección John Carter Brown Map Collection.

Un milenario bosque de pehuén. Entre las 
añosas y jóvenes araucarias, se asoma un jinete 

con su caballo. Reserva Nacional Ralco. 
Fotografía de Tomás Munita, 2010.



25

entre comunidades separadas por la 
cordillera. En el siglo XX, la persistencia 
de las rutas de tránsito mantuvo 
vivas las conexiones entre territorios, 
parentescos y memorias. La migración 
mapuche a tierras argentinas fue también 
una forma de resistencia cultural y 
de continuidad territorial frente a las 
imposiciones de los Estados nacionales.

Sin embargo, la circulación a través 
de la cordillera forma parte de un 
continuo histórico arraigado en la 
experiencia mapuche. Aun tras las 
campañas militares del siglo XIX —la 
Conquista del Desierto en Argentina y la 
ocupación de La Araucanía en Chile—, 
los desplazamientos forzados no 
lograron romper del todo las relaciones 

Chile, país vertical
En el primer tomo de su influyente Historia 
Jeneral de Chile, el historiador chileno 
Diego Barros Arana explica el lugar de los 
pueblos indígenas en la historia nacional 
de acuerdo a  un esquema evolutivo 
basado en su distribución geográfica 
norte-sur. Desde sus concepciones 
evolucionistas y positivistas, Barros Arana 
consideraba que el clima y la geografía 
eran determinantes en los grados de 
«civilización y barbarie» de los indígenas 
del territorio nacional: esta condición 
concordaba con la gradiente latitudinal 
norte-sur, de menor a mayor barbarie.2 
Asimismo, situaba a los mapuche en lo 
que denominaba «una pequeña porción 
de territorio», la llamada «Araucanía 
histórica», entre los ríos Biobío y Toltén. 
El primer tomo de la Historia Jeneral... 
fue publicado en el año 1884 (apenas un 
año después de culminada la ocupación 
de La Araucanía) y fue escrito, por tanto, 
en pleno proceso de conquista militar y 
de los debates sobre su incorporación 
al mapa de la nación. De este modo, la 
historia de Chile ha sido escrita, imaginada 
y representada desde una espacialidad 
longitudinal y vertical, en sentido 
norte-sur, cuyo centro es Santiago.

Las narrativas históricas del «Chile 
vertical» han desplazado el conocimiento 
y comprensión de las historias 
transversales, este-oeste, y, por lo 
mismo, han prestado menor atención 
a las dinámicas transnacionales y 
transcordilleranas, excluyendo así las 
movilidades y desplazamientos de los 
pueblos indígenas y de otros grupos.3

Es indudable que en la consolidación 
de estos imaginarios el «discurso 
cartográfico» ha cumplido un papel 
fundamental. Los mapas y cartografías 
oficiales han reinventado el pasado, 
inculcando y consolidando la imagen 
vertical predominante que difumina 
los procesos transversales. 



26

Ir hacia el este: el 
Puelmapu en las prácticas 
y movilidad mapuche
Entre el sur del paralelo 36° S, a la altura 
de la actual Región del Maule, y el paralelo 
41° 50’ S de Chile y Argentina, a la altura 
de las actuales ciudades de Puerto Varas y 
San Carlos de Bariloche, respectivamente, 
existen unos doce pasos oficiales que 
son atravesados por diversos tipos de 
caminos y carreteras. Además, existen 
numerosos pasos no oficiales, boquetes 
y pequeñas abras que han sido utilizados 
desde tiempos inmemoriales, a través de 
los cuales circulan personas, mercancías, 
bienes legales y de contrabando, 
formando parte de las prácticas cotidianas 
de la cordillera; caminos que son parte 
de la memoria del paisaje mapuche.4

Los pehuenche, desde los siglos 
XVII y XVIII, utilizaron estos pasos en 
ambos sentidos con fines ganaderos 
y de recolección en los bosques de 

pehuén (Araucaria araucana), además 
de para diversas actividades de caza. Es 
sabido que la introducción del ganado 
europeo en tierras indígenas tuvo 
un gran impacto en sus economías. 
El ganado, o kulliñ en mapuzugun, 
llegó a convertirse en un objeto de tal 
importancia que kulliñ también es la 
palabra mapuche para dinero o riqueza, 
así como símbolo de prestigio y poder. 

En los siglos XVI y XVII la expansión 
hispana hacia el sur en Chile presionó 
a los mapuche, impulsándolos a la 
búsqueda de zonas de refugio en los 
territorios intermontanos y allende los 
Andes, como en las actuales provincias 
argentinas de Mendoza, Neuquén y 
Río Negro. Por el lado argentino, la 
expansión de la frontera ganadera y 
el incremento de las estancias habría 
servido tanto de contenedor como de 
incentivo a la presencia indígena en 
las pampas, no obstante numerosa 

evidencia de presencia humana 
prehistórica, probablemente mapuche.

En el siglo XVIII el poder de las 
agrupaciones pampeanas y sus 
aliados en Ngulumapu se acrecentó y 
comenzaron a tener un papel mayor 
en los parlamentos entre indígenas e 
hispano-criollos en La Araucanía. 

La ocupación e integración mapuche del 
espacio pampa-Araucanía tiene una lógica 
para la la sociedad indígena que se refleja 
en la palabra Nampülkafe, concepto, 
idea o ethos que resume la relación 
de los mapuche con el viaje al oriente 
en tanto experiencia trascendental. 
El Nampülkafe personifica la figura de 
guerreros, conchavadores o maloqueros, 
es decir, militares, comerciantes y 
diplomáticos, y es sinónimo de prestigio 
y estatus de quienes viajan al Puelmapu, 
un espacio rico, sagrado y socialmente 
integrado a los imaginarios mapuche.5



27

La vida cotidiana mapuche y la movilidad colectiva. 
Fotografía de Martin Thomas, ca. 1960. 
Colección Museo Chileno de Arte Precolombino.

Tres jinetes mapuche (dos hombres y una mujer) 
preparados para transitar grandes distancias en 
Wallmapu. Archivo Centro Nacional del Patrimonio 
Fotográfico CENFOTO, Universidad Diego Portales. 
En Alvarado, M., Mege, P. y Báez, C. (eds.) (2025). 
Mapuche. Fotografía siglo XIX y XX. Construcción y montaje 
de un imaginario, Santiago: Pehuén (2.ª ed.), p. 230. 

Vista aérea del Parque Nacional Conguillío. 
Región de La Araucanía. 
Fotografía de Guy Wenborne, 2016. 

Redes y rastrilladas más allá de la cordillera
Los caminos principales de la pampa eran conocidos 
como rastrilladas, «vías transpampeanas» que 
eran utilizadas para conducir los arreos. Existían 
rastrilladas menores y mayores según la jerarquía 
de los puntos que conectaban. El constante uso y 
tráfico de ganado hacían de las rastrilladas mayores 
verdaderas zanjas o canales fáciles de identificar 
en el espacio llano de las pampas centrales. 
Las rastrilladas no eran caminos al azar; por el 
contrario, su emplazamiento estaba relacionado con 
la existencia de agua (jahueles, lagunas, arroyos y ríos) 
y pastos para el ganado, así como tolderías donde las 
personas se podían abastecer de algunos pertrechos. 
Entre las rastrilladas más importantes se encontraba 
la «rastrillada de los chilenos» o «camino de Chile», 
que en el siglo XIX comunicaba el centro de la pampa 
con los boquetes de Villarrica, Huahum y Ranco.



28

Ya a fines del siglo XVIII, su dominio 
territorial se extendía desde los 
contrafuertes de la cordillera, en el 
oriente, hasta la desembocadura del 
Toltén en el Pacífico. Entre las figuras 
más relevantes se encontraba Ambrosio 
Paillalef, lonko de Pitrufquén, cuyos lazos 
familiares alcanzaban hasta Pucón. Su 
hijo, Ambrosio Pinolef, se estableció 
en los campos de Pitrufquén, y su 
descendencia —incluyendo a Fermín 
Paillalef— amplió la red de parentesco 
hacia Temuco y otros puntos de la 
región. Los vínculos de la familia 
Paillalef se extendían a lo largo de 
toda la cuenca del Toltén, incluyendo 
relaciones con los caciques Penchulef 
(Villarrica) y Katrilef (Coipulafquen), 
así como con los Kalfukir en la zona 
de Molco, cerca del lago Villarrica.6

Estas redes familiares también se 
proyectaban hacia el occidente, 
conectando con comunidades en Boroa 
y Dónguil, y hacia el sur, con vínculos 
en Loncoche, donde figuraban como 
parientes del lenguaraz Luis Aburto 
Aiñanco y del influyente Bernardo 

Toltén, territorio y redes de parentesco mapuche
Las agrupaciones mapuche distribuidas a lo largo del río 
Toltén y sus alrededores, particularmente en las localidades 
de Pitrufquén, Dónguil, Villarrica y Boroa, estaban unidas por 
vínculos de parentesco que estructuraban su organización 
territorial. Durante el siglo XIX consolidaron su poder 
mediante el control del tráfico ganadero transcordillerano, 
articulado a través del paso de Villarrica, Pucón o Mamuil 
Malal, cercano al actual paso fronterizo de Huahum.



29

Confluencia de los ríos Toltén y 
Pedregoso, Región de La Araucanía. 
Fotografía de Guy Wenborne, 2013.

Ambrosio Paillalef, cacique de 
Pitrufquén, y Joaquín Millanao, cacique 

de Lila, Loncoche, ca. 1900. 
Fuente: André Menard y Jorge Pavez (eds.) 

(2007).  Donada por la Iglesia anglicana 
a la Municipalidad de Pitrufquén.

Un grupo de jinetes, un niño y una 
mujer cargando a su pequeño. 

Fotografía de Enrique Mora Ferraz, 
1935. Archivo Centro Nacional del 
Patrimonio Fotográfico CENFOTO, 

Universidad Diego Portales.

Palabras finales
A lo largo de los siglos, desde la Araucanía 
se consolidó un patrón de movilidad con 
dirección al este que integró dos grandes 
espacios, Araucanía y las pampas, unidas 
por el parentesco y las alianzas militares y 
comerciales. Esta movilidad, bidireccional, 
múltiple y compleja, fue incorporada como 
parte sustantiva de la vida mapuche.

El Puelmapu, entre los mapuche, fue un 
espacio de refugio frente a la invasión 
hispano-colonial, además de un lugar para 
la acumulación de riquezas y de poder 
en los siglos XVIII y XIX. Hoy, Puelmapu 
continúa siendo tanto una referencia 
espacial como la imagen de un modo de 
vida propio, una forma de representación 
de la libertad y la movilidad sin límites 
más allá de la cordillera y del horizonte. 

Frente a la imagen de un Chile vertical, 
encerrado en sus fronteras y obsesionado 
con su eje norte-sur, la historia mapuche 
ofrece otra orientación. Es la historia de un 
pueblo que trazó rutas horizontales y tejió 
redes transcordilleranas. El Puelmapu no es 
solo memoria, es también horizonte. Una 
forma de habitar y pensar América desde 
la diversidad de sus propios caminos. 

Namuncura, secretario de Calfucura, 
una de las figuras más importantes del 
siglo XIX mapuche. Asimismo, mantenían 
lazos con Callfunao (en Loncoche) y con 
Marinao, padre de Antinao, quien tuvo 
un papel clave en el control de los pasos 
cordilleranos a mediados del siglo XIX. 

En este entramado, Pitrufquén constituía 
un punto nodal estratégico, en el 
que confluían al menos cuatro rutas: 
hacia Boroa y Maquehue (norte), hacia 
Dónguil, Cruces y Valdivia (sur), y dos 
más en dirección este y oeste. Por su 
localización, estaba orientado hacia las 
pampas argentinas, lo que explicaba su 
intensa actividad comercial y ganadera. 
Tal como señaló Treutler en 1861, la 
abundancia de viviendas deshabitadas 
en la zona respondía a los «hábitos 
mercantiles de aquellas tribus que 
hacen anualmente viajes al través de la 
cordillera para el cambio de animales i 
para los malones, de donde vuelven con 
un rico botín».7 La territorialidad mapuche 
en el Toltén revela la profundidad 
histórica de la movilidad y la soberanía 
mapuche en el sur transandino.





31

La niebla se levanta 
en el nacimiento 

del río Toltén, 
entre canelos y el 
verde exuberante 
de la vegetación, 
escenario de los 

viajeros mapuche que 
siguen recorriendo 

estos caminos de 
cordillera y agua.

Fotografía de Guy 
Wenborne, 2013.



32

En los territorios de montaña del sur de los Andes 
chilenos, la práctica de la veranada-invernada 
(Walugtuwe-Pukemtuwe) es considerada un tipo 
de trashumancia que refleja patrones y redes de 
uso del territorio basados en saberes bioculturales 
transmitidos de manera intergeneracional. Aquí, 
las zonas de baja altitud, principalmente praderas 
interrumpidas por bosques de Nothofagus como 
coihues y robles, ubicadas en valles o «cajones» entre 
los seiscientos y los mil metros de altitud, componen 
el escenario de la invernada: el espacio adonde las 
comunidades pehuenche llevan el ganado a pastar 
durante los meses más fríos del año. En cambio, 
la veranada está formada por hábitats de mayor 
altitud (desde novecientos a mil metros de altitud en 
adelante), un ecosistema altoandino poblado por el 
monumental pehuén o araucaria (Araucaria araucana). 

Trashumar entre 
araucarias y 
volcanes en los 
Andes del Sur
Carla Marchant



33



34

silvestres. A ello se suman prácticas como 
las huertas destinadas al autoconsumo 
de alimentos y hierbas medicinales, 
configurando un sistema complejo que 
integra saberes y prácticas agrícolas en 
profunda relación con el entorno natural.

A pesar de su relevancia, la práctica de la 
trashumancia y otros pastoralismos se 
ha reducido notablemente en el mundo 
debido a diversos fenómenos impulsores 
de cambio global. Nos referimos no solo al 
cambio climático, sino también a factores 
antrópicos como el cambio de uso de 
suelo, la fragmentación de la propiedad, 
la desertificación y las políticas públicas 
que dificultan la movilidad de los pastores 
y apuntan a estrategias de desarrollo 
que fomentan la sedentarización. 

Los conocimientos sobre el uso y gestión de estos 
espacios desarrollados por el pueblo mapuche 

pehuenche evidencian una profunda comprensión 
de las interacciones socioecológicas y una relación 
estrecha con la tierra y los ciclos de la naturaleza.

Este territorio, conocido como cordillera Pehuenche, se extiende 
entre Alto Biobío, Lonquimay, Melipeuco y Curarrehue y es un 
vivo escenario de la movilidad trashumante. Con una historia 
geológica de más de trescientos millones de años, conforma un 
ecosistema único de interés mundial, modelado históricamente 
por relaciones recíprocas entre comunidades y montañas, 
volcanes, glaciares, ríos y bosques. Aquí se desarrolla un 
sistema de producción mixto que aprovecha distintas áreas 
según los ciclos de productividad vegetal, optimizando recursos 
y evitando períodos críticos. La trashumancia no solo gestiona 
praderas para el pastoreo, sino que también promueve el uso 
sustentable de boquetes de araucaria (pewenentu), donde 
se recolecta el piñón (nguilliu), además de hongos y frutos 



35

circulación permanente. Desde hace 
siglos han tejido redes de intercambio 
con el Puelmapu (Argentina) y el 
norte de la Patagonia, desarrollando 
alianzas familiares para fortalecer 
redes de cooperación y reciprocidad.  

Las redes de movilidad se componen 
de múltiples huellas (Pichirüpü) que 
corresponden a sendas secundarias 
para los animales. Así se constituye el 
rüpütun, que representa el «recorrer 
el camino» o «hacer huella» y que 
viene del rüpü, «“rastro” o pünon de 
un cuerpo en movimiento (nengümün), 
ya sea animal o humano, hecho con el 
pie (namün), mientras se recorre a pie 
(namüntun) o a caballo (kawelluntun) 
en la cordillera», tal como explica 
el historiador Álvaro Bello.1 Estas 
prácticas superan las mencionadas 
delimitaciones, a partir de la experiencia 
cotidiana en y con la naturaleza. 

El volcán Llaima, con una 
altura de 3125 m, se eleva 

en el corazón del Parque 
Nacional Conguillío; en 

primer plano, un bosque 
de pehuén. Se trata de 

uno de los volcanes 
más activos de Chile. 

Fotografía de Jean-
François Lagrot, 2025.

Juan Carlos Meliñir 
Huaiquillan, en un amanecer 
en el territorio de Quinquén, 

observa una ceremonia 
rodeada por el paisaje 
que las comunidades 

pehuenche han protegido 
durante décadas. Juan 

Carlos sigue los pasos de 
su padre, el histórico lonko 

Ricardo Meliñir Marihuan. 
Fotografía de Jean-

François Lagrot, 2025.

Tras las huellas de la cordillera: 
senderos que desafían fronteras
Estamos habituados a escuchar que 
los Andes son una «frontera natural» o 
«barrera orográfica» que delimita Estados 
o, como expresó el naturalista Charles 
Darwin, «una barrera infranqueable». 
La idea de una cordillera permeable, 
móvil, ha sido menos explorada. 
Sin embargo, en los Andes existen 
diversos territorios donde esta idea 
de límite se torna difusa, evidenciando 
que la movilidad es un fenómeno 
fundamental que ha permitido habitar 
el mundo y construir territorialidades. 

La práctica de la veranada e invernada 
es desafiante en términos espaciales. 
La movilidad es un factor inherente a los 
modos de vida de estas comunidades. 
Para los pehuenche, la cordillera no es 
un límite, sino un puente, un territorio 
de encuentros, saberes compartidos y 



36

La montaña se vive en ciclos
Cada año, con la llegada del buen tiempo en primavera, 
comienza un rito profundamente arraigado en la vida 
de las comunidades de montaña que transitan entre 
la invernada y la veranada. No se trata solo de un 
traslado de animales y enseres, sino de un ciclo vital 
que conecta a las familias con la naturaleza y el sentido 
espiritual que convoca la actividad. La trashumancia es 
un acto fundamental para la construcción de identidad 
colectiva. El inicio de la veranada no tiene una fecha 
fija y está condicionada por aspectos climáticos que 
incidirán en la localización de los puestos o rukos de 
veraneo. Los rukos son un tipo de refugio artesanal 
construido para guarecer a los veraneantes durante 
el trayecto trashumante. Construidos con planchas 
de zinc, maderas y ramas recolectadas de leña 
muerta, generalmente lenga (Nothofagus pumilio) y 
ñirre (Nothofagus antárctica) de las inmediaciones, 
al terminar la temporada se desarman y guardan 
para una próxima. A estos se suman corrales de 
materialidad similar, usados para el manejo del ganado.

Decenas de cabras de una 
faena estacional que moviliza a 
familias y rebaños en torno al 
ciclo del ngülliw. Corral en Alto 
Ralco durante la temporada 
de cosecha de piñones. 
Fotografía de Tomás 
Munita, 2010.

Un refugio de canogas, Alto 
Ralco, resguarda a quienes 
suben con sus animales 
durante la veranada; una pausa 
humana en medio del bosque.
Fotografía de Tomás 
Munita, 2010.

La comunidad mapuche de 
Quinquén se reúne para realizar 
una ceremonia en medio de 
las tensiones territoriales que 
históricamente afectan a la zona. 
Fotografía de Jean-
François Lagrot, 2025.



37

La preparación: 
el inicio del viaje
Antes de que los caballos se encaminen 
hacia las alturas, la preparación es clave. 
Durante días, las familias revisan cada 
detalle, lo que llevarán y necesitarán para 
los meses que pasarán en la veranada. 
Los implementos de la casa son 
amarrados a los caballos, protagonistas 
de la subida. No es una tarea individual, 
sino comunitaria: cada familia, hombres, 
mujeres y niños encuentran su espacio 
en la veranada y acuerdan normas para 
la convivencia y el uso del territorio, en 
una gobernanza que respeta la tradición 
y lo comunitario. La acción del Estado 
se hace presente a través del Servicio 
Agrícola y Ganadero (SAG), que registra 
y detecta potenciales enfermedades en 
los animales antes de la subida. Esta 
acción es un mecanismo de control 
fitosanitario y, a la vez, un dispositivo 
legal que muestra la vigilancia del 
Estado sobre esta movilidad fronteriza. 

El camino hacia la veranada:  
la trashumancia de ida
Desde los galpones de invernada 
comienza el viaje hacia las partes altas. 
Inician los animales mayores, caballos 
criollos y vacas (Overo colorado y 
Clavel chileno), seguidos por el ganado 
menor: tropillas de treinta a cincuenta 
cabras, ovejas, cerdos e incluso gallinas. 
A veces el alimento escasea, no solo 
por factores climáticos, sino también 
por obstáculos recientes como el 
cercamiento de predios, que restringe 
el libre tránsito de las montañas. 
Mientras avanzan, los perros vigilan 
que ningún animal se quede atrás o se 
desvíe. La montaña, con su geografía 
imponente, recibe nuevamente a 
quienes la recorren año tras año. 

La llegada:  
el saludo a la naturaleza
El arribo a la veranada es más que el fin del camino, es un 
reencuentro con la tierra y con las fuerzas que la protegen. 
Como señal de respeto, se elevan palabras al viento: Akutuy, 
akutuy lázaro, akutuy veranada mu, mule pa tuy,2 que pueden 
traducirse como: «Aquí estoy presente, nuevamente en la 
veranada». Estas palabras marcan la presencia del viajero 
en el lugar, reconociendo que no está solo, que comparte 
este espacio con los espíritus y fuerzas naturales. La 
montaña los recibe y con ella comienza una nueva etapa. 

La estadía:  
vida en la montaña
En la veranada, el tiempo es una convivencia profunda, donde 
se transmiten saberes (kimün) de generación en generación. 
Los ancianos cuentan historias y sueños (pewma) que 
permiten comprender cómo se interpreta el mundo y la vida 
en la cosmovisión mapuche pehuenche. Los niños aprenden 
observando y participando y la lengua permite transmitir 
la historia local. Es un momento de reconocimiento: de los 
mayores, de los espíritus. La veranada es más que un espacio 
físico; es un vínculo con la memoria, con la identidad y con la 
naturaleza. Cada elemento del paisaje cuenta con su ngen o 
espíritu, cuya función es disponer y resguardar los equilibrios.  



38

las familias, al ser una de las principales 
fuentes de ingreso; es, además, parte 
importante de la base alimentaria tanto 
humana como del ganado doméstico.  

Complementariamente, se recolecta 
leña seca o muerta de araucaria y ñirre 
para la construcción de los rukos y para 
calefacción de los hogares durante los 
meses de invierno. También se recolecta 
el picoyo, un gancho seco de araucaria 
muerta que contiene una alta cantidad de 
resina cristalizada que, al caer, es utilizada 
para la elaboración de artesanías. 
Asimismo, se recolectan hierbas 
(lawen) que son usadas por mujeres 
y por personas con conocimientos 
médicos (lawentuchefe). La montaña es 
también fuente de salud y bienestar. 

Por ello, el veranear entrega al lonko 
y a su comunidad la posibilidad de 
nutrirse del newen (energía) de la 
naturaleza, siendo este aspecto 
una de las implicancias simbólicas 
más relevantes de la práctica.

En esta etapa destaca como principal 
actividad complementaria el piñoneo, 
realizado por niños y mujeres en los 
boquetes de araucaria. La colecta se 
realiza tomando los frutos femeninos 
desde el suelo, con las manos y cortando 
su tallo. Es una tarea delicada y se evitan 
prácticas consideradas irrespetuosas, 
como sacudir el árbol para provocar la 
caída de ganchos con los frutos o, en 
casos extremos, treparlo. El piñoneo 
posee gran relevancia económica para 



39

Un hombre asciende por el tronco de una 
araucaria en busca de piñones, mientras adultos 
y niños sostienen la cuerda que lo asegura. 
Es así como la faena hace visible la transmisión 
familiar de este conocimiento. Alto Ralco. 
Fotografía de Tomás Munita, 2010.

El ngülliw (piñón de araucaria) es una semilla de 
alto valor nutricional que ha sostenido la vida 
pehuenche durante siglos. En Quinquén, cerca de 
Lonquimay, su recolección se realiza entre marzo 
y mayo, movilizando a las familias en un trabajo 
comunitario estrechamente ligado al territorio. 
Fotografía de Jean-François Lagrot, 2025.     

Una mujer cocina piñones sobre las brasas; 
el vapor llena el espacio mientras se prepara el 
fruto recién recolectado. Parte de esta cosecha 
alimenta la jornada y otra se guarda para el 
comercio y para el invierno, siguiendo los ciclos 
que organizan la vida en la montaña. Alto Ralco.
Fotografía de Tomás Munita, 2010. 

La despedida y el regreso: 
cierre e inicio de un ciclo
Al momento de partir, se elevan palabras 
al viento: Amuton welo wiñon, amuton 
veranada welo wiñon, wiño ka tripantu,3 
que pueden traducirse como: «Me fui… 
pero regresé. Me fui a la veranada, 
pero regresé». Con estas palabras se 
agradece y se promete el retorno.

El viaje de regreso refleja la ida: 
caballos, perros y jinetes descienden 
juntos, asegurándose de que ningún 
animal quede atrás. El destino final no 
es simplemente la invernada, sino el 
hogar. Los primeros en llegar preparan 
un asado, celebrando el reencuentro y 
compartiendo las experiencias vividas. 
Posteriormente, se inician nuevas labores, 
como preparar la casa para el invierno, 
cuidar la huerta y organizar la venta 
de animales. El ciclo de la veranada se 
cierra, solo para abrirse nuevamente 
en el próximo viaje a la montaña.

Una práctica amenazada 
en su continuidad
La cordillera Pehuenche enfrenta 
diversas amenazas que comprometen 
la continuidad de la trashumancia. La 
crisis climática, más intensa en zonas 
altas, altera patrones de temperatura y 
disminuye precipitaciones, reduciendo 
así la disponibilidad de agua y 
afectando directamente la vegetación 
herbácea, como el coirón y el junquillo, 
fundamentales para alimentar el 
ganado durante la veranada. La merma 
de forraje incrementa la dependencia 
de ayudas de emergencia, elevando 
la vulnerabilidad de las comunidades. 
Desde una perspectiva sociocultural, el 
envejecimiento de la población rural y 
la falta de incentivos para los jóvenes 
agravan este escenario. Las habitantes 
del territorio así lo señalan: «Hay una falta 
de conexión y conocimiento entre las 
personas adultas y los jóvenes […] Los 

jóvenes no tienen oportunidades, por 
eso se van» (mujer, Curarrehue, 2024).4  
Igualmente, el escaso reconocimiento 
de la trashumancia como patrimonio 
cultural por parte del Estado contribuye 
al riesgo de su desaparición, por ello 
es urgente avanzar en mecanismos 
de protección de estas prácticas.5 
Herramientas como la cartografía 
social, que permite registrar de manera 
colectiva estas experiencias, ponen en el 
centro el conocimiento local y permiten 
enfrentar la erosión de la memoria. 

La trashumancia cordillerana teje 
relaciones entre humanos, animales, 
montañas y memorias. Estas rutas 
invitan a recorrer caminos no oficiales 
y a cuestionar visiones coloniales de la 
montaña como frontera infranqueable, 
abriendo paso a una comprensión 
más profunda de las movilidades 
en los Andes del sur de Chile. 



4040



41

Senderos que miran 
a volcanes, como 

el Lanín, y bosques 
siempreverdes de 

Nothofagus y araucarias 
siguen cautivando a los 

caminantes. Son las 
rutas de trashumancia de 
comunidades pehuenche 

que han hecho de este 
territorio su sustento y 

que siguen maravillando 
a quienes las recorren. 
Cumbre del cerro San 

Sebastián, Parque 
Nacional Huerquehue, 

Región de La Araucanía.
Fotografía de Guy 
Wenborne, 2015.       



42

Es mayo de 2025 y hemos subido 
al Cajón del Olivares con el arriero 
Carlos Arenas, oriundo de Los 
Maitenes. Hace frío, corre un 
viento helado y está nevando. 
Son las últimas semanas para 
bajar los animales. A eso hemos 
venido, a buscar sus vacas para 
bajarlas de la alta cordillera.

Redes en peligro  
de desaparecer:  
la arriería  
en Chile Central 
Claudio Mercado 



43



44

Avanzamos por una huella tropera 
también usada por montañistas y 

buscadores de tesoros. Este valle, cerrado 
por el fondo, permite ir hacia el oeste 
cruzando el portezuelo del Cepo y caer 
a Piedra Numerada y luego a Santiago, o 
ir al oriente tomando el paso Las Pircas, 
famoso por ser la supuesta ruta que hizo 
Manuel Rodríguez para cruzar a Argentina. 

El conocimiento de los arrieros de 
las huellas y los pasos cordilleranos 
durante la guerra de la Independencia 
fue fundamental durante ese periodo, 

según explican los historiadores Lacoste 
y Guerrero: «El oficio de arriero era una 
garantía de que el eventual espía contaba 
con los conocimientos necesarios para 
realizar las tareas requeridas, porque 
dominaba las rutas trasandinas. Podía 
recorrer la cordillera con aspecto de simple 
baqueano sin despertar sospechas».1

Las huellas transandinas y los arrieros 
fueron también fundamentales en el 
intenso comercio desarrollado desde 
Buenos Aires a Santiago y Valparaíso, vía 
Mendoza,  durante el siglo XVIII. El arriero 

era un empresario diverso: trabajaba 
en transporte, comercio y ganadería.2

El arte de conocer y distinguir las huellas 
sugiere un conocimiento transmitido, 
adquirido en la vivencia misma del paisaje, 
sabiendo que un error te puede costar 
la vida, una mala huella te despeña, una 
buena te lleva al refugio, a la casa de 
piedra, al ruko, al alero que te salvará. 

Hay que haber andado una y otra 
vez los cerros para intuir por dónde 
seguir cuando las huellas se borran. 



45

Los arrieros fueron quienes dieron a conocer el sitio del sacrificio humano inka hallado en 
el cerro El Plomo. Expedición al cerro El Plomo (1954). Fondo Alberto Medina (2023). 
Laboratorio de Etnografía-Archivo Audiovisual. Departamento de Antropología, Universidad de Chile. 

La forma en que se preparan y cargan las mulas para ir a la montaña apenas ha cambiado 
en el tiempo. Arriero cargando mula (1954). Fondo Alberto Medina (2023). 
Laboratorio de Etnografía-Archivo Audiovisual. Departamento de Antropología, Universidad de Chile.

El oficio de la arriería sigue vigente en gran parte de la cordillera de los Andes. En la zona central, el 
Cajón del Olivares es una zona a la que se continúan llevando los animales durante las veranadas. 
Fotografía de Pablo Villalobos Mercado, 2025. Archivo Audiovisual Museo Chileno de Arte Precolombino.

El encuentro con  
el niño del Plomo
La cordillera guarda historias de 
tesoros, entierros, vetas, minerales 
aparecidos, santos, dioses y demonios. 
Todas ocurren en las cumbres de las 
montañas, donde se está realmente solo 
en la inmensidad y aparecen los dioses, 
espíritus, ancestros y todos los seres 
que no vemos cotidianamente. Para 
recorrer esos espacios están las huellas, 
cargadas ellas también de historias. 

Hace veinte años registramos 
una de esas historias.

Llegamos a San José de Maipo con 
Santos Rubio en busca de don Octavio 
Ríos, sobrino de don Gerardo Ríos, uno 
de los arrieros que encontraron y bajaron 
al niño del Plomo. Don Octavio ya partió 
de este mundo, pero su historia quedó:

—En 1906 fue mi abuelito con seis 
personas más. Y lo que buscaban 
ellos era un pergamino. «Pergamino» 
se llamaba a un libro que estaba 
escrito en cuero, con hilos de oro. 
Y eso es lo que buscaban ellos.

»Cuando fue mi abuelo, los que fueron, 
fue uno que le decían Chencho Carrasco, 
el otro Maximiano Rosa. Y otro que 
llevaban como marucho3 era Guillermo 
Chacón. Ellos subieron arriba y escarbaron 
y todo eso y ahí encontraron varias 
especies: un llamo, una cuestión de 
oro, pulseras, cuestiones de indígenas. 
Y después, cuando pasó los años, 
ahí fue un tío mío, mi tío Gerardo fue 
con un hermano mío, con Jaime. 

»Y ellos subieron arriba y comenzaron 
a buscarlo, ellos lo que buscaban era el 
pergamino. Un libro. Entonces encontraron 
como una piedra de río, y esa fue la 
que escarbaron. La dieron vuelta y ahí 
encontraron el indio, que estaba sentado 
como en una bóveda de piedra, como mil 



46

piedras chicas, así, y todo como una olla, 
y ahí estaba sentado y tenía una cuestión 
como un asiento, que era de [hojas de] 
coca. Y eso estaba forrado en cuero. Y 
de ahí ellos lo que encontraron también 
fue un cacique de oro, que pesaba como 
un kilo y medio. Encontraron que el indio 
tenía siete coronas. De las siete coronas, 
tenía una de lana y las lanas nunca las 
descubrieron de dónde las trajeron. 
También otra de plumas de pájaros que 
nunca pudieron descubrir de dónde las 
trajeron las plumas. Una de plata. Así eran 
las coronas que tenía entonces. Él las trajo, 
mi tío, y lo dejó a medio salvo, dejó al indio. 

»Y después este Chacón comenzó a 
hablar. Y después a mi tío lo tomaron 
detenido por el niño muerto. Que 
hablaban que era un niño muerto. Y no, 
pue, era el indio, y el indio era algo de 
setecientos y tantos años que estaba 
sepultado y estaba en carne, como si 
se habría enterrado hace una semana. 

»Así que esa era la historia del indio, tiene que haber sido hijo 
de un rey. Porque también tenía un chamanto, como le digo 
yo, de lana, que tenía como ochocientos cuadritos. Distintos 
portes y todos no eran de la misma lana. Y eso, oye, lo extraño 
la lana y las plumas y todo eso así, y tenía unas botitas así, 
que le llegaban a media canillita, una botita muy bonita hecha. 
Claro que en la piedra especificaba de los años que estaba. 
Y la piedra era una piedra de río y la piedra pesaba como 
doscientos kilos. ¿Cómo la subieron arriba? Porque la piedra de 
río se conoce cuando la gastan, el regaste del agua, es pulida, 
pulida. Así era la piedra de río, no era una piedra de arriba».

Un niño enterrado en las alturas del Plomo para proteger 
el valle, para sellar una alianza política, para ofrendar a 
las divinidades. Huellas para llegar a ese lugar sagrado. 
Un grupo de personas de hace seiscientos años trayendo 
a un niño noble durante miles de kilómetros, se supone 
que desde las cercanías del lago Titicaca, para subirlo 
a cinco mil cuatrocientos metros de altura a la cumbre 
del hermoso cerro El Plomo, dormirlo y dejarlo ahí.

El famoso camino del Inka, que atravesaba el Tawantinsuyu 
conectando mares y cordilleras, selvas, sierras y desiertos, 
pampas y bofedales, sirvió para traer al niño. 



47

Al niño del Plomo le acompañaba un ajuar 
de ofrendas: una estatuilla de plata vestida 

con finos textiles y un gran tocado de plumas 
rojas; una estatuilla de camélido de oro y 

finos mocasines de cuero bordados. 
Fotografías de Fernando Maldonado, 2001. 

Colección Museo Nacional de Historia Natural.

Las primeras expediciones en busca del niño 
del Plomo fueron las de Luis Krahl en 1954. 

Fondo Alberto Medina (2023). Laboratorio de 
Etnografía-Archivo Audiovisual. Departamento 

de Antropología, Universidad de Chile.

El río Colorado:  
huellas antiguas, 
problemas actuales
El Olivares entrega sus aguas al río 
Colorado, donde los registros más 
antiguos de presencia humana datan 
de hace dos mil quinientos años. Cerca 
del Alfalfal y del estero el Quempo o 
Cabeza de León hay petroglifos, dibujos 
en las rocas, tumbas, talleres líticos 
y sitios habitacionales. También hay 
vestigios posteriores que se relacionan 
con la explotación de minas de cobre 
y que llegan hasta la ocupación inka.

Luego aparecen los españoles y 
se produce un cataclismo, con un 
marcado proceso de mestizaje y, en 
algunos territorios, de reemplazo de la 
población. Tanto en el Olivares como en 
el Colorado hubo pasos cordilleranos que 
fueron usados intensamente durante 

la Colonia. Después, con los primeros 
andinistas y científicos, los arrieros 
guiaron, aconsejaron, acompañaron y 
apertrecharon todas las expediciones 
desde 1850 en adelante. Como escuché 
el otro día en una conversación entre 
arrieros del Colorado, «Los andinistas sin 
nosotros no son ná, nosotros los guiamos, 
les decimos: “No suba ná hoy, aguántese 
hasta mañana, mire que lo va a pillar la 
nieve”, les llevamos las cosas, todo».

Durante cientos de años este cajón 
ha sido usado de veranada para vacas 
y ovejas. Luego entró la minería y la 
hidroeléctrica, y ahora quieren hacerlo 
Parque Nacional y sacar a los arrieros. 
Carlos cuenta lo que está pasando:

—Hicieron uno ya, el parque Glaciares 
ya está ya. Cuando se formó y hablaron 
con nosotros era de tres mil seiscientos 



48

metros hacia arriba era el parque, pero 
ahora ya lo bajaron a tres mil. Ya dijeron 
que de ahí para arriba, y anoche tuvimos 
una reunión por eso, por lo de la cota 
que bajaron, cuando ellos hicieron el 
compromiso de hacer el parque Glacial 
y no bajarse. Ya se bajaron, ya dieron 
un tranco más allá. ¿Y van a dar otro? 
Sí, yo creo que, por eso lo digo, nos 
están acorralando, aquí nos van a sacar 
de a poco, nos van a ir echando y nos 
están echando de algo que de verdad 
es de nosotros, porque se pagó esto.4

Estamos en Las Tres Puntas, en la 
confluencia del Olivares con el Colorado. 
La Asociación de Ganaderos del Río 
Colorado, AGARCO, se ha juntado aquí 
para que hagamos un video para difundir 
la amenaza que se avecina: el Estado 

quiere ampliar el parque Glaciares de 
Santiago y echar a los arrieros. Una 
propuesta indignante que no incluye 
a los que han habitado ahí durante 
generaciones, quienes se han criado en el 
territorio y quienes han cuidado el lugar. 
A ello se le suma la crisis climática, que 
cada vez ofrece menos pastos al ganado.

Uno de los arrieros, don Ismael 
Ortega, toma la palabra:

—Esto es de nosotros. Yo puedo decir que 
es de nosotros: ya mi padre, mi abuelo, 
mis bisabuelos estaban acá. Nosotros 
aquí tenemos una cultura, un patrimonio, 
ya de por décadas, siglos. Ya vivimos, 
como le digo, por décadas aquí, nuestro 
patrimonio que tenemos es impagable y lo 
que están haciendo hoy en día a nosotros 

La práctica de mover los animales 
cerro abajo para que no mueran de frío 
se conoce como «invernada». 
Fotografía de Pablo Villalobos Mercado, 2025.
 Archivo Audiovisual Museo Chileno 
de Arte Precolombino.

Un vaso choquero junto a una fogata 
marca el cierre de una larga jornada 
de cabalgata en la cordillera. 
Fotografía de Pablo Villalobos Mercado, 2025. 
Archivo Audiovisual Museo Chileno 
de Arte Precolombino.



49

»Teníamos ganado acá y se llevaba a la veranada. Toda la 
temporada de verano, que vendría siendo como de noviembre 
a abril, mayo, según como viniera el año. A veces llovía antes, 
había que ir a buscarlo antes, pero siempre hasta fines de abril. 

»A nosotros, cuando íbamos [al cajón del Maipo], los más 
antiguos nos llamaban “los costinos”, cuando llegábamos 
nosotros de acá. Porque ellos eran los del Cajón nomás».

Salir del embrujo de la cordillera y los caballos es difícil. 
Algo pasa en las alturas de los Andes: hay una fuerza, 
una energía especial, un tiempo especial que se ve 
dibujado en los cerros, en las capas de colores, en los 
estratos que muestran la historia de los tiempos.

Como dijo un arriero joven hace un par de semanas en esa 
junta del río Colorado: «No tengo más palabras que decir 
porque, si a nosotros nos quitan el campo o nos bajan la 
cuota de adonde criar a los animales, ¡puta, nos quitan una 
parte de nosotros, de los ganaderos, a nosotros nos quitan 
un pedazo de mente, un pedazo de vida, y eso cuesta!». 

quitándonos el campo, achicándonos 
nuestro campo, quitándonos nuestra 
cultura, nuestro patrimonio que tenemos 
por décadas. ¿Adónde vamos a tener 
nuestro ganado? Oiga, ¿adónde lo vamos a 
tener, adónde lo vamos a dejar el ganado?5

Claudio López, arriero del río Colorado, 
recuerda los tiempos de cuando el 
valle estaba lleno de pastos y animales 
que venían de distintos lados: 

—Volvamos bien atrás, aquí te entraron 
como cinco mil cabezas de ganado 
de afuera a este sector, aquí entre río 
Colorado y Olivares. Y venía mucho 
ganado de la costa. Más que nada vacuno 
venía de la costa, de Curacaví venía 
mucho ganado, de todo ese sector. 

El padre de Pablo Villalobos, fotógrafo 
de este texto, vive en Curacaví y 
quien le cuida los caballos es un 
arriero cuya familia venía al Cajón 
del Maipo con sus animales.

Lino Mardones, del sector Las Rosas 
de Curacaví, cuenta la historia:

—Toda la vida con animales. De acá el 
papá mío alcanzó a ir también y unos 
amigos de mi papá. Salían de acá de 
Curacaví hasta Pudahuel para pasar en 
la noche por Santiago. En el día salían 
de acá, cruzaban el túnel por la cuesta 
[Lo Prado] y llegaban a Pudahuel y en 
Pudahuel esperaban la noche para pasar 
Santiago. [Cruzaban] por la avenida, por 
la Alameda, digamos, después La Florida, 
por ahí creo que paraban. La Florida, 
Puente Alto, por ahí llegaban a unos 
potreros y ahí paraban, ahí esperaban.



50



51

Los arrieros han 
seguido las huellas de 
sus animales durante 
siglos por la inmensa 
red de senderos que 

compone esta zona de 
los Andes. Por esa razón, 

continúan siendo los 
mayores conocedores 
y guías en la montaña. 

Fotografía de Pablo 
Villalobos Mercado, 2025. 

Archivo Audiovisual 
Museo Chileno de 

Arte Precolombino.



52

En los valles semiáridos del norte chileno, 
entre los ríos Huasco y Choapa, previo a la 
conquista española, las comunidades diaguitas 
desarrollaron una vida agrícola marcada por la 
dispersión residencial, el trabajo colectivo y una 
relación profunda con el paisaje. Sus casas de 
quincha, construidas en las terrazas fluviales, 
estaban rodeadas de chacras cultivadas mediante 
sistemas de riego que dependían del curso 
del río. Aquí, la vida cotidiana se organizaba 
en pequeños grupos familiares extendidos, 
sin una jerarquía política centralizada, pero 
articulados por redes de parentesco, rituales 
y economías que tejían los valles entre sí.

Salir del valle. 
Arte rupestre y  
rutas diaguitas 
Felipe Armstrong y Andrés Troncoso 



53



54

En estos sitios no hay restos domésticos, 
tampoco funerarios. Las excavaciones 
arqueológicas han recuperado apenas 
instrumentos líticos expeditivos: 
fragmentos de piedra local, angulosos, 
empleados para picar la superficie de 
la roca madre. El acto de grabar —el 
martilleo repetido de piedra contra 
piedra— generaba un ritmo seco 
que resonaba entre las quebradas, 
acompañando a quienes grababan, 
pero también a quienes caminaban. 
Así, la producción del petroglifo era un 
acto integral del viaje. Una marca visual, 
sonora y corporal que transformaba 
el desplazamiento en memoria.

El tránsito por los interfluvios
Los espacios con arte rupestre ofrecen un 
cambio radical en la percepción del mundo. 
Si el valle es horizontal, húmedo, familiar y 
lleno de presencias humanas conocidas, el 
interfluvio es vertical, seco y ventoso; el sol 
azota con fuerza. La subida exige fuerza, 
equilibrio y orientación. Cambian los 
olores, los sonidos, las texturas del suelo; 
el verdor de los valles, con sus frondosos 
árboles y arbustos, da paso a una 

La cotidianidad diaguita transcurría en estos fondos fértiles: 
se sembraba maíz, se recolectaban frutos silvestres, se 

tejían fibras, se cocía cerámica. El paisaje inmediato era familiar: 
terrazas planas, árboles dispersos, canales de regadío, cerros 
lejanos que enmarcaban el horizonte. Sin embargo, más allá de 
estas terrazas comenzaba otro mundo. Allí donde el valle pierde 
su forma y la pendiente gana protagonismo, donde el agua 
desaparece y el suelo se cubre de piedras sueltas, comenzaban 
las rutas hacia los interfluvios: aquellas quebradas angostas 
y laderas abruptas que comunicaban un valle con otro. Era 
hacia ese mundo agreste que partían quienes buscaban 
otros recursos, otros vínculos o, quizás, otras respuestas.

Es precisamente en estos puntos de transición —en las bocas 
de quebradas, en laderas inclinadas, lejos de las chacras y 
las casas— donde se concentra el arte rupestre diaguita. 
Miles de rocas grabadas, organizadas con una lógica espacial 
precisa, marcan las salidas del valle. Sitios como La Tranca 
del Diablo, Hacienda El Chacay, Las Tinajas en el Limarí, o Las 
Rojas en el Elqui, reúnen desde unas pocas hasta más de 
cuatrocientas rocas marcadas con petroglifos que acompañan 
al caminante cuesta arriba. Sus diseños lineales y circulares 
muestran una geometría propia, mientras esquemáticas 
figuras humanas y animales parecen mostrar un deseo de 
hacer cuerpo ese paisaje. Las superficies intervenidas de 
las rocas, usualmente lisas, miran siempre hacia el valle, 
como si quisieran recordar a quienes suben el mundo que 
están dejando atrás y aquel al que están por entrar.



55

vegetación escasa y espinosa, y el ruido 
del río y el viento en las hojas da lugar a un 
silencio apenas interrumpido por el viento 
y una que otra bandada de tricahues. Las 
rocas grabadas guían el recorrido y la 
salida, crean una arquitectura de tránsito, 
marcada por el encuentro directo con 
los diseños e historias dejados por otras 
personas diaguita en tales piedras.

Los interfluvios —aunque percibidos 
desde el valle como espacios inhóspitos— 
no eran zonas vacías. Estos territorios 
fueron habitados históricamente por 
poblaciones cazadoras-recolectoras, 
desde al menos unos nueve mil años 
atrás, que desarrollaron una ocupación 
persistente en esta región utilizando las 
quebradas interiores. Si bien el registro 
arqueológico es menos denso que en 
los valles, se han documentado sitios 
con arte rupestre típico de estos grupos, 
caracterizados fundamentalmente 
por pinturas de diseños geométricos, 
puntas de proyectil y herramientas 
líticas, así como restos faunísticos 
vinculados a la caza de guanacos, 
mamíferos pequeños y aves.

El contraste entre el fértil fondo del 
valle y los áridos cerros debió haber 

marcado el paisaje de las comunidades 
diaguitas, quienes señalaron los espacios 

liminales con rutas de petroglifos. Valle 
del río Hurtado, provincia del Limarí. 

Fotografía de Felipe Armstrong, 2021.

Bloque saturado con imágenes grabadas. 
Se distinguen círculos, líneas ondulantes 

y figuras humanas apenas visibles. Rocas 
como esta marcan las rutas diaguitas. 

Petroglifo diaguita en Hacienda El Chacay. 
Fotografía de Andrés Troncoso, 2019.



56

La coexistencia de estas poblaciones 
con las comunidades agrícolas del valle 
sugiere la posibilidad de intercambios 
entre ellas. No hay pruebas directas 
de conflicto, lo que abre la hipótesis 
de una relación, quizás estacional, en 
la que circulaban productos agrícolas, 
pigmentos, fibras, carnes y pieles. 
Existe la posibilidad también de que 
las relaciones no hayan sido solo 
económicas. El sitio Cabrito Laguna, entre 
los valles de Elqui y Limarí, en el que hay 
arte rupestre tanto diaguita como de 
cazadores-recolectores, da cuenta de 
una relación mediada por el arte, algo 
que debemos seguir explorando. En este 
marco, los sitios rupestres pueden haber 
actuado no solo como señalética visual 
de tránsito, sino también como puntos 
de encuentro y negociación intercultural.

Figuras de mediación  
y rostros del tránsito
En el repertorio visual de los petroglifos 
diaguita predominan formas geométricas 
—círculos, líneas paralelas, cuadrículas, 
figuras escalonadas—. Hay también una 
relativa abundancia de figuras humanas, 
aunque estas se encuentran de forma 
diferenciada en distintos valles, siendo 
más abundantes en Combarbalá que en 
cualquier otro. Sin embargo, los diseños 
más interesantes son los conocidos 
como «máscaras» o «cabezas». Estas 
figuras —las más complejas en términos 
técnicos y visuales— aparecen en 
lugares clave de los sitios: donde cambia 
la pendiente, se bifurca el camino o se 
abre el campo visual. Su elaboración 
exigía tiempo, habilidad y herramientas 
más refinadas. Su ubicación central en 
los sitios sugiere que condensaban no 
solo el tránsito espacial, sino también 
formas de agencia social. No eran retratos 
de individuos, sino síntesis visuales de 
roles de mediación: seres capaces de 
transformarse y conectar mundos, tal 
vez líderes, chamanes o ancestros. 

Las comunidades diaguitas 
compartieron el territorio con grupos de 
cazadores-recolectores que habitaban 
fundamentalmente los interfluvios. 
En muy pocos espacios encontramos 
ejemplos como este, en que una pintura 
realizada por los cazadores-recolectores 
se llevó a cabo sobre un petroglifo 
diaguita. Sitio Cabrito Laguna, Andacollo. 
Fotografía de Andrés Troncoso, 2019. 

En este caso, un petroglifo diaguita fue 
realizado sobre una pintura de cazadores-
recolectores. ¿Habrá sido una forma 
de hacer reclamaciones territoriales? 
Sitio Cabrito Laguna, Andacollo. 
Fotografía de Andrés Troncoso, 2019.

Ciertos animales personificaban 
atributos con los cuales el diaguita se 
sentía identificado. Al reproducir sus 
rostros, quizás asimilaban el poder 
de estos animales, incorporándolos 
a su vida cotidiana y, sobre todo, 
a sus creencias y rituales. Dentro 
del universo alfarero diaguita, las 
escudillas zoomorfas fueron las más 
frecuentes. Escudilla con atributos 
de felino. Diaguita, 1000-1400 d.C. 
Fotografía de Fernando Maldonado, 1986. 
Colección Museo Chileno 
de Arte Precolombino.



57

Lo notable es que estas figuras también 
aparecen en la cerámica diaguita, donde 
una cara —humana, felina o una mezcla de 
ambas— separa dos bandas decorativas. 
Utilizando un concepto aymara, podemos 
entender a estos diseños como un taypi, 
el centro articulador entre opuestos, 
elemento característico de las ideologías 
y religiones andinas. De esta manera, 
parece ser que los rostros en la piedra 
son la manifestación de la conexión como 
principio organizador, materializado en las 
rutas que permiten los vínculos regionales.

El patrón de producción rupestre es 
extraordinariamente ordenado. Las 
superposiciones son mínimas, los diseños 
no son modificados con el tiempo y 
las nuevas intervenciones respetan la 
orientación original, mirando siempre 
al valle del que se sale. Esta práctica 
acumulativa y respetuosa transforma 
los sitios en archivos visuales. Cada 
generación añadió su marca sin borrar 

las anteriores, generando una red 
multitemporal que conecta a los vivos 
con los ancestros, a los presentes con 
los ausentes. Al recorrer estos sitios, el 
cuerpo reitera movimientos ya realizados: 
subir, mirar, grabar. La ruta, entonces, es el 
resultado de un proceso social reiterado.

¿Por qué se emprendía el viaje? Las 
motivaciones deben haber sido diversas 
y complejas. Por una parte, el acceso a 
recursos no disponibles en el valle, como 
canteras, animales de caza o hierbas 
medicinales; por otra, el intercambio, 
tanto con otras comunidades diaguitas 
como con los pueblos cazadores-
recolectores. Este segundo elemento 
debió haber sido clave también 
para la reproducción social diaguita, 
ampliando las redes de parentesco, por 
medio de alianzas de reciprocidad. 

Las consecuencias de esta movilidad 
fueron profundas. A lo largo de más de 

doscientos kilómetros, las comunidades 
diaguitas compartieron patrones 
constructivos, estilos cerámicos y formas 
de marcar el paisaje. La dispersión no 
impidió la coherencia: al contrario, fue a 
través del movimiento que se consolidó 
una cultura regional. En este marco, 
el arte rupestre cumplió una función 
articuladora, propiciando la partida y la 
eventual generación de redes sociales 
y culturales. Quienes viajaban se sabían 
parte de una comunidad más amplia, tejida 
no por la copresencia, sino por el tránsito.

Este sistema no desapareció con 
la incorporación del territorio al 
Tawantinsuyu, alrededor del 1470 d.C. 
Por el contrario, muchas de estas rutas 
siguieron activas, ahora integradas a 
un nuevo mapa político. Sin embargo, 
el camino del Inka —la infraestructura 
imperial construida con fines logísticos 
y administrativos— responde a una 
lógica distinta. Trazado con ingeniería, 



58

pavimentado, señalizado, vincula centros 
de poder, control y abastecimiento. A 
diferencia de los caminos diaguitas, 
producidos como resultado de prácticas 
reiteradas, el camino del Inka en la región 
es un diseño implementado desde arriba. 
La coexistencia de ambas redes nos 
permite observar cómo diferentes formas 
de organización territorial se expresan 
también en sus huellas materiales.

El arte rupestre diaguita, en cambio, 
mantuvo su lógica propia: emplazamiento 
liminar, producción acumulativa, 
mediación entre opuestos. Su 
continuidad postinkaica sugiere una 
resiliencia ontológica: el sistema de 
relaciones que sostenía esta práctica 
sobrevivió al cambio político porque no 
dependía de instituciones centralizadas, 

sino de vínculos distribuidos entre 
personas, paisajes y memorias.

Esta red tampoco se extinguió con 
la colonización hispana: siguió viva, 
transformada y resignificada. Algunas 
rutas siguieron siendo utilizadas durante 
los períodos colonial y republicano, 
especialmente por pastores, arrieros 
y trashumantes que conectaban 
quebradas y valles mediante trayectos 
ancestrales. Lo que hoy llamamos 
«rutas patrimoniales» en muchas 
ocasiones retoma antiguos senderos 
que nunca dejaron de usarse.

Evidencia directa de este uso prolongado 
se encuentra en ciertos petroglifos 
que muestran diseños claramente 
distintos al repertorio prehispánico: 

marcas de ganado, diseños que los 
crianceros usaban para identificar sus 
animales y que en ocasiones también 
tallaban en las rocas de los antiguos 
sitios rupestres. Estos signos nos 
hablan de una continuidad práctica 
en el uso de estas rutas y, a la vez, de 
una transformación en los modos de 
apropiarse del paisaje. La roca, que 
antes medió entre mundos y potencias, 
lo hizo luego entre propietarios, 
rebaños y rutas económicas.

Hoy en día, varios de estos sitios se 
han reactivado como espacios de 
turismo patrimonial. En lugares como 
Valle El Encanto, en la cuenca del río 
Limarí, senderos señalizados permiten 
a visitantes contemporáneos recorrer 
antiguas rutas diaguitas. Este tipo de 



59

turismo —aun con sus limitaciones y desafíos— contribuye a 
visibilizar el patrimonio rupestre y a reinstalar su centralidad 
territorial, no solo como «resto arqueológico», sino como 
espacio vivido. El caminante actual, sin saberlo quizás, repite 
los pasos de aquellos que grabaron antes. El sitio actúa 
nuevamente como mediador, ahora entre pasado y presente.

Podemos pensar, entonces, que la ruta no solo conecta 
puntos en el espacio, sino también momentos en el tiempo 
y dimensiones del mundo. En el golpe de la piedra, en la línea 
grabada, se produce una agencia que activa una relación. Como 
sugiere Alfred Gell, el arte no solo comunica, sino que actúa. 

Los petroglifos diaguitas son entonces tecnologías de 
movilidad y mediación, capaces de transformar montañas 
en umbrales, quebradas en rutas y paisaje en memoria. A 
través de ellos, comunidades dispersas se mantuvieron 
cohesionadas, no por estructuras permanentes, sino por la 
memoria compartida del desplazamiento. Entender estas 
marcas como nodos de unas redes relacionales —sensoriales, 
políticas, ontológicas— es conectar con otros tiempos y 
otros humanos que, caminando, forjaron su historia. 

En primer plano vemos una 
roca con diseños grabados 
de rostros, característicos del 
arte rupestre diaguita, que 
marcan la transformación del 
paisaje, señalando el cambio 
que antecede al viaje. 
El árido paisaje del interfluvio 
en Hacienda El Chacay. 
Fotografía de Andrés 
Troncoso, 2021.

Un niño recorre el valle El 
Encanto en Ovalle. Este lugar, 
repleto de arte rupestre, 
se ha convertido en un hito 
turístico de la comuna de 
Ovalle que es visitado cada 
año por miles de personas. 
Fotografía de Álvaro 
Vivanco, 2015.

La práctica de grabar rocas 
se mantiene hasta hoy 
en espacios en los que el 
tránsito se activa por razones 
económicas o turísticas. 
Petroglifos subactuales 
comparten soportes con 
diseños diaguitas prehispánicos. 
Hacienda El Chacay. 
Fotografía de Andrés 
Troncoso, 2019. 



60



61

Hasta la actualidad, 
los arrieros y 

cabreros recorren 
el contrastante 

paisaje de los valles 
del Norte Chico 

chileno. Río Hurtado, 
Región de Coquimbo. 

Fotografía de Guy 
Wenborne, 2013.



62

Ya en los primeros siglos de nuestra era, 
regiones distantes que actualmente forman 
parte de Perú, Bolivia, Chile y Argentina 
mantenían redes de comunicación por donde 
se movilizaban personas, animales, objetos, 
productos e información en una intrincada 
red vial cuya configuración permitió conectar 
ambas vertientes andinas. En el norte de 
Chile, muchos de estos caminos, llamados 
«caminos troperos» —por la recurrencia de 
tropas de animales—, se mantuvieron en uso 
masivo hasta la segunda mitad del siglo XX, 
llegando a ser, en la voz de un comunero aymara, 
¡una verdadera carretera internacional! 

Donde arranca  
la quebrada:  
memorias del 
«costeo» aymara  
Magdalena García1



63



64

nombrar un espacio puneño ubicado más abajo de sus 
asentamientos principales. Obviamente esta «costa» no 
refiere al borde oceánico, sino a las pampas altas, donde 
están las nacientes de las quebradas precordilleranas, 
tales como Camarones, Camiña, Aroma y Tarapacá, donde 
crecen frondosas praderas luego de las lluvias de verano.2

Entrelazando ciclos y temporalidades
El forraje de las llamas y alpacas está constituido 
exclusivamente por pastos nativos: bofedales, tolares y 
pajonales, junto con los pastos de lluvia. Estos últimos, 
llamados qhoras, en lengua aymara, refieren a una amplia 
variedad de hierbas anuales que crecen luego de la estación 
de lluvias (diciembre-marzo), cubriendo de un manto 
verde las laderas y pampas de la puna. Su maduración 
es diferencial según la gradiente altitudinal, por lo cual 
el ganado y los pastores descienden y ascienden según 
sus ritmos específicos de germinación y maduración. 

Los pastos de lluvia cumplen un rol estructurante del 
sistema ganadero, ya que proveen alimento durante la 
estación fría (abril-agosto), cuando los bofedales se 

La trashumancia es el movimiento 
estacional de los rebaños con el 

objetivo de proveerles de forraje continuo 
durante todo el año. Esta práctica permite 
a los pastores recorrer enormes distancias 
articulando los distintos ecosistemas 
de la puna, la cual se extiende entre los 
tres mil y cinco mil metros de altitud. 
Dentro de las categorías espaciales 
usadas actualmente por los pastores 
aymara, destaca el término «cordillera» 
para referirse a la alta puna o altiplano 
(sobre los cuatro mil metros), donde están 
sus pueblos y estancias principales, y 
el término «costa» para referir a la puna 
baja (bajo los cuatro mil metros), donde 
están las tierras de pastoreo de invierno. 
Resulta significativo que en sus relatos 
orales el término «altiplano» no suele 
ser  mencionado, evidenciando su orígen 
foráneo. Costa, en cambio, es un término 
local, acuñado por gente «de arriba», para 



65

congelan. En este contexto toman sentido 
las afirmaciones de Marcos Mamani, 
actual presidente de la comunidad 
aymara de Mulluri, quien señala que «de 
la lluvia depende la crianza de ganado», 
o de Marlen Aranibar, joven pastora de 
Parcohaylla, quien sostiene que «si no 
llueve, no hay pasto en el cerro; si no 
llueve, no habría alpacas ni llamas acá».

Del término «costa» deriva el nombre 
«costeo» para denominar la práctica 
de trashumancia que realizaban, y 
aún realizan en ciertos lugares, los 
pastores del altiplano sur de Arica 
y del altiplano de Tarapacá. Se trata 
de un movimiento descendente, 
hacia el oeste, a las cabeceras de las 
quebradas precordilleranas donde 
aprovechaban los pastos de lluvia.

Cueva de Tuintine, utilizada 
durante el «costeo». 

Fotografía gentileza de Rolando Ajata, 2011.

Los pastores usan estas paskanas 
para almacenar sus víveres durante la 

trashumancia. Paskanas del territorio de 
Mulluri, Región de Arica-Parinacota. 

Fotografía de Magdalena García, 2016.

Unos comuneros muestran cómo 
se usaba el batán para construir las 

paskanas. Paskana de Confase. 
Fotografía de Magdalena García, 2016.

La práctica del «costeo» es propia 
de los pastores aymara que viven 
en el altiplano sur de la región 
de Arica y en el altiplano de toda 
la región de Tarapacá y refiere al 
movimiento descendente con el 
ganado que realizaban, y aún realizan 
en algunos lugares, hacia las pampas 
altas ubicadas hacia el oeste.

De este modo, durante el mes de 
marzo, las familias descendían con 
sus llamas, alpacas y corderos a la 
«costa», donde los pastores vivían 
de forma itinerante en las paskanas 
o majadas, refugios de piedra para 
el pastoreo estacional. En agosto, 
es decir, el final de la estación fría 
y comienzos de la estación seca, 
comenzaban a «sacar», como 



66

llamaban al proceso de retorno de los animales, primero las 
llamas y luego, cuando el tiempo está más templado, las ovejas. 

Entre las comunidades aymara que realizan el costeo, 
podemos mencionar los pastores de Parcohaylla, 
Surire y Mulluri en el altiplano sur de la región de Arica-
Parinacota,3 así como Pumire, Isluga, Cariquima, Lirima 
y salar de Huasco, en la Región de Tarapacá. 

El costeo en Mulluri: despliegue de 
una compleja práctica familiar 
Los últimos costeos masivos se realizaron en la década de 
1970.4 Estos movimientos perdieron relevancia principalmente 
producto de las migraciones generalizadas tanto a los valles 
agrícolas como a la ciudad, trayendo consigo el decaimiento de 
la ganadería de camélidos y el creciente despoblamiento del 
altiplano. Los factores que explican esta migración son múltiples, 
tanto económicos, sociales, geopolíticos como ambientales.5

Desde sus nuevos hogares, las personas mayores rememoran 
los tiempos del costeo y aseguran que el paisaje de la costa 
aymara ha cambiado mucho y que antaño los pastos eran 
abundantes y diversos. Además, explican que las prácticas 

ganaderas tenían efectos positivos en la 
productividad de los territorios debido 
al efecto fertilizador del guano, que 
funcionaba como abono para el forraje 
para el siguiente año. «Cada año los 
animales vuelven a sus guanos», explica 
Aracely Mamani, ganadera actualmente 
residente en el valle de Lluta. Don Ángel 
García, pastor de Mulluri quien realiza 
el costeo hasta la actualidad, recuerda 
cómo era antaño ese lugar, mientras 
pastoreaba sus ovejas en Caritaya en 
2016: «En agosto empieza a florear, de 
todos colores, ¡lindo se veía esta pampa 
antes!» Y al mismo tiempo sentencia: 
«Aquí estoy solo botado. Mi abuelo decía: 
“Este lugar va a quedar abandonado”». 

El costeo requería de la participación 
de todo el grupo familiar. Los rebaños 
podían componerse de entre ochenta 
a cuatrocientos llamos, cincuenta 
a doscientos alpacos y ochenta a 
cuatrocientos corderos. Señalan que 
la mejor época del año era cuando se 
vivía en la costa porque eran meses 
de abundancia, cuando los animales 
alcanzaban su peso óptimo, se hacía queso 
y se activaban las relaciones sociales y 
económicas con los valles precordilleranos 
vecinos (Codpa, Esquiña, Camiña, Nama, 
Tarapacá). Hacían trueques de maíz por 
carne y de carne por fruta deshidratada 
u «orejones». Con el maíz hacían el 
«tostado de maíz», que era el pan de los 
pastores. Además, el costeo coincide 
con las fiestas religiosas de precordillera 
(Cruces de Mayo, san Santiago, san Pedro, 
entre otras), donde muchas familias 
ganaderas participaban activamente.

Como señalamos, las familias ganaderas 
mantenían en la costa majadas o 
paskanas. El comunero Hilario Challapa 
explicaba en Illapata en 2014 que 
«paskana es como un refugio, una posada, 
donde uno puede pernoctar, encontrar 
alimento, prepararse para continuar o 
para seguir en el lugar». Se encuentran 

Marzo es tiempo de 
pastos y en esta época 

las paskanas suelen 
ubicarse en zonas más 

altas, como esta situada 
en Alto Esquiña. 

Fotografía de José 
Viza, 2017.

En septiembre, el tiempo 
seco, la piedra y el 

desierto predominan 
en el paisaje de estos 
refugios temporales. 

Paskana de Alto Esquiña. 
Fotografía de Pablo 

Méndez-Quirós, 2014.

Restos de maíz, lascas y 
fragmentos de cerámica 

prehispánica en la 
paskana de Alto Esquiña. 

Fotografía de Pablo 
Méndez-Quirós, 2014.



67

emplazados tanto a cielo abierto como en 
cuevas y aleros, en lugares protegidos por 
el viento y en puntos con disponibilidad de 
agua, ya sean vertientes, ríos o formaciones 
rocosas cóncavas que funcionaban como 
estanques de agua lluvia. Cada paskana 
está compuesta por recintos pircados, 
que incluyen dormitorios con «camas de 
piedra», cocinas, estructuras de almacenaje 
de alimentos y pequeños patios interiores. 
En muchos de estos sitios aún quedan 
los vestigios de las antiguas ocupaciones, 
prehispánicas, coloniales y republicanas. 

Estos vestigios conforman una materialidad 
que refiere a productos y tecnologías que 
van quedando en el olvido. Para describirlos, 
los lugareños establecen comparaciones 
con elementos del presente. Así, los 
patios de las paskanas son el living; la 
troja se señala como el refrigerador; las 
callanas (vasijas planas para tostar granos), 
batanes y qhuna (tipos de morteros) como 
licuadoras; los chusi (mantas gruesas) 
como ropa de cama; la quinua como arroz; 

la carne de llamo como pollo; las ojotas como zapatillas; los 
burros como vehículos y las mulas como camionetas 4x4.

La tropa en movimiento
Durante el costeo, la tropa avanzaba a medida que el 
ganado iba consumiendo el pasto. En cada paskana se 
podía permanecer entre una y tres semanas, según el 
lugar, el tamaño de los rebaños y la oferta de pasto. En 
este contexto, era más bien el ganado el que avisaba 
cuándo la tropa debía ponerse en movimiento y avanzar, 
incluso se dice que eran los pastores los que debían seguir 
la trayectoria señalada por los animales. Los siguientes 
relatos, compartidos por personas mayores que, si bien no 
practican el pastoreo, lo heredaron como modo de pensar y 
de vincularse con la naturaleza, dan cuenta de lo anterior:

En esos meses había pasto, había agua en los ríos, porque 

después ya se secaba... La gente se rotaba, por decirte iba 

de un lado a otro, el otro iba para allá, el otro para acá, el 

otro para acá, así, se iban rotando... Una familia podía estar 

un año en ese lugar, pero al otro año, otra familia estaba 

en ese lugar. El que llegaba primero ocupaba esa majada, 

y como la otra persona ya veía la majada ocupada, se iba 

a otra majada. Porque era comunidad, y en la comunidad 

se compartía todo. (Ana Mamani, Mulluri, 2015)



68

Si bien el costeo aymara ha declinado debido 
a la crisis climática y la escasez del oficio, 
hay pastores que continúan llevando sus 
animales a lo largo de las pampas, como 

este comunero de Mulluri, don Ángel García. 
Fotografía de Magdalena García, 2016.

La continuidad de la práctica del costeo 
ha dejado su huella en este sendero 

visible en la pampa Tuintine. 
Fotografía de Rolando Ajata, 2011.

Llegaba marzo, todo el ganado había que llevarlo para 

abajo, aquí [en la cordillera] quedaba vacío, no quedaba 

ningún animal, todo se llevaba para allá [a la costa], 

allá lo pasteábamos […] En agosto ya comenzábamos 

a «sacar», como se llamaba; primero salían las llamas; 

las ovejas sacábamos cuando estaba más calientito el 

tiempo, en septiembre. (Santiago Choque, Mulluri, 2015)

En Mulluri me he criado yo, pasteando llamos, sacaba 

tostadito en una talega, tostado con queso [...] Cuando 

bajamos a la costa en tiempo de marzo, en pampa Caritaya 

por ahí donde hay guano de llamo así, el pasto está así como 

yareta, montón, otro montón, el resto está así parejito, pero 

¡qué lindo era! Verde, era bonito. Ese tiempo cuando tenía yo 

doce años, trece años. Ahí nosotros bajábamos con llamos, 

alpacos, corderos, todos bajábamos. Teníamos burro, mula, 

ahí cargábamos las cosas. (Hilario Challapa, Illapata, 2014)



69

La tropa en movimiento se organizaba 
de la siguiente manera: primero iba 
el «delantero», correspondiente a un 
adulto o adulta que viajaba junto con 
los animales de carga, ya sea caballos, 
burros o mulares.Además de los 
utensilios de cocina y los alimentos, 
los víveres incluían los chusi —manta 
tejida con hilos de alpaca gruesos de 
color natural—, gallinas y gatos para 
mantener alejados a los ratones. A 
continuación, niños y niñas arreaban 
el ganado junto a los perros. Al final, 
cerrando la tropa, uno o más adultos 
resguardaban que nadie quedara atrás. 
Esta organización permitía al delantero/a 
tener tiempo suficiente para llegar a la 
siguiente paskana, reacondicionarla si 
era necesario, prender fuego y cocinar. 
Se preparaba la sopa o el cocho, una 
bebida caliente a base de harina de 
quinua, calatantas —pan o tortilla 
hecho sobre piedras calientes— y 

sopaipillas, entre otros. Con estos 
alimentos se recibía al resto de la tropa. 

Las paskanas de Mulluri aceleraron su 
proceso de abandono hacia la década 
del setenta. Con la falta de mantención, 
la mayoría se fueron derrumbando y 
hoy constituyen lugares significativos 
en la memoria de los comuneros, tanto 
para quienes vivieron en ellas durante 
su infancia y juventud como para sus 
descendientes criados en los valles 
o la ciudad. En un recorrido realizado 
en 2016 por diferentes paskanas del 
territorio de Mulluri, la comunera Emilia 
García, de Amuyo, expresaba la dimensión 
afectiva que la vinculaba con su territorio, 
en tanto lugar de sus ancestros.

Si estas piedritas sabrían hablar, 

hablarían, ¡qué no dirían...! De tanto 

tiempo andando. Me da alegría y al 

mismo tiempo me da pena. Todas 

estas piedritas son recuerdos de 

mis abuelitos, mis tías, cuánto 

tiempo no habrán andado por acá 

ellos, cuánto tiempo no habrán 

caminado, momentos de alegría, 

momentos de amargura, así 

tienen que haber pasado ellos. 

Hoy muchas familias aymaras continúan 
recorriendo largas distancias, tanto a pie 
como en vehículos, para poder alimentar 
a sus animales. Este esfuerzo lo realizan 
porque los animales son considerados 
parte de la familia y los quieren como hijos. 

En los albores del siglo XXI, los relatos 
míticos y las memorias del pastoreo 
y los trueques aún aluden a un 
territorio que traspasa las fronteras 
nacionales, conectando los distintos 
pueblos de la puna chilena y boliviana, 
y estos con los valles, la pampa 
salitrera e incluso el litoral.6 



70



71

Las memorias del 
costeo aymara siguen 
conectando a familias 

a lo largo de valles y 
quebradas del altiplano. 

Río Camarones, sector 
Angostura, Región de 

Arica y Parinacota. 
Fotografía de Guy 
Wenborne, 2012.



72



73

II.
Navegaciones, maritorios 
y movilidades acuáticas 

El mar y los ríos como camino y morada. Aquí se despliegan las 
redes que han unido caletas, archipiélagos, fiordos y lagos a lo largo 
del Pacífico y el sur austral. Desde las navegaciones de sociedades 
cazadoras-recolectoras hasta las travesías contemporáneas, estos 
textos exploran la vida en y con las aguas: un espacio líquido donde la 
cultura, la técnica y la imaginación se entrelazan con las mareas.



74

En el archipiélago patagónico meridional 
los pueblos canoeros transitaban en sus 
embarcaciones por islas, fiordos y canales como 
parte esencial de su modo de vida nómada. 
Hay evidencias de tránsito por estos espacios 
marítimos desde hace más de siete mil años.1 

En este escenario natural, el conocimiento del 
entorno y su topografía eran parte esencial 
de su cosmovisión, la cual queda reflejada 
en la toponimia y, en general, en el lenguaje 
de las comunidades indígenas kawésqar.2

Huellas culturales 
entre las mareas  
del estrecho 
de Magallanes 
Jimena Torres



75



76

Desde el siglo XVI en adelante se producen encuentros 
esporádicos de estas comunidades canoeras con navegantes 

europeos con intereses geopolíticos y comerciales,3 además de 
los primeros asentamientos coloniales españoles de la región.4 
Luego, entre los siglos XVIII y XIX llegan las interacciones con 
las exploraciones científicas, así como con loberos extranjeros 
y chilotes,5 lo que genera no solo un escenario intercultural 
sino también de violencia, practicado fuera del alcance de la ley 
durante la etapa de consolidación de la soberanía del Estado 
chileno en Patagonia.6 Durante el siglo XIX, los loberos chilotes 

se internan cada vez más en los canales 
australes.7 Estos contactos con los 
pueblos canoeros se agudizan a mediados 
del mismo siglo, con el establecimiento 
de la ciudad de Punta Arenas como 
puerto y bastión del Estado de Chile en el 
extremo sur del país. La población chilota, 
sobre todo de hombres, se extendió a 
diversas actividades económicas desde 
fines del siglo XIX, como el trabajo en 



77

Canoeros kawésqar ofreciendo pieles 
en el Canal Smyth. Dibujo de Theodor 
Ohlsen en: Durch Süd-Amerika, álbum 

con litografías publicado por Louis 
Bock & Son, Hamburgo y Leipzig, 1894. 
Colección Biblioteca Nacional de Chile.

El paisaje de los fiordos y canales 
patagónicos ofrece recursos 

y materiales que las familias y 
comunidades kawésqar utilizaron 
por miles de años. Cabo Camden, 

vista al cerro Caleta en seno Otway. 
Fotografía de Jimena Torres, 2023.

aserraderos,8 en estancias ganaderas, 
en la misma ciudad y más tarde en 
instalaciones de ENAP (Empresa 
Nacional del Petróleo)9 y otros rubros. 

Aun así, los canales e islas más 
lejanas de los centros de la actividad 
económica eran espacios marítimos 
de tránsito sin ninguna regulación y 
paralelamente, a partir de la década 
de 1930, la población indígena 
kawésqar sufrió un proceso de 
sedentarización forzada.10 Ya a fines 
del siglo XX, entre los años ochenta 
y noventa, surgen nuevos actores 
sociales en el maritorio de la zona 
con la pesca artesanal de merluza 
austral, formando parte importante 
de este escenario socioecológico, 
aunque posteriormente descendió 
por las políticas estatales que 
desfavorecían el desarrollo del rubro.11

Así, el borde costero es un escenario 
que fue y sigue siendo significativo 
para diversas poblaciones marítimas. 
Estos procesos permiten construir 
una historia fragmentada de estas 
vivencias pasadas que son parte 
integral del paisaje socioecológico 
y cultural marítimo austral. 



78

Huellas culturales  
de los desplazamientos territoriales marítimos
Los asentamientos de los canoeros eran transitorios pero 
planificados.13 Se organizaban bajo lógicas vinculadas a 
su cosmovisión y a la subsistencia, a la distribución de la 
biodiversidad, a la estacionalidad de los alimentos (por 
ejemplo, aves, peces, mamíferos marinos) y a las posibilidades 
que implicaba la navegación en canoas a puro remo, sin 
vela ni motor. Luego navegantes europeos, loberos o 
pescadores artesanales transitaron estos mares siguiendo 
lógicas diferentes, dependiendo de la actividad objetivo. Sin 
embargo, había motivaciones y lugares comunes donde la 
naturaleza del lugar, la geografía y la ecología permitieron 
que coincidieran incluso en los mismos momentos.

Entre las manifestaciones materiales de las actividades realizadas 
en el borde costero destacan aquellas de la vida cotidiana 
que son singulares de este espacio de transición entre el mar 
y la tierra. Tal es el caso de los varaderos o embarcaderos, 
que permiten deslizar hacia las zonas intermareales las 
embarcaciones, ya sea canoas, dalcas indígenas, botes o 
chalupas sin o con motor. Estas modificaciones del intermareal 
consisten en el despeje de piedras y rocas para trasladar la 
embarcación, por tanto, tienen un fin práctico, que es facilitar y 
no averiar la embarcación en el transcurso de su desplazamiento 

Por ejemplo, los primeros navegantes 
europeos que llegaron a estos 
territorios buscaban buenos 
fondeaderos para anclar sus 
embarcaciones a vela que, además, los 
protegieran del viento predominante 
(SW) y proporcionaran agua dulce 
en las cercanías. Muchos de estos 
lugares eran bahías habitadas 
temporalmente por los kawésqar. Por 
otro lado, los loberos se movilizaban 
según la localización de colonias 
de lobos y nutrias, información en 
muchos casos obtenida gracias a los 
kawésqar, que transitaban y conocían 
profundamente el territorio.12 Con 
bastante posterioridad (desde fines del 
siglo XX), los pescadores artesanales 
también planificaban su movilidad y 
asentamientos según la estacionalidad 
de la especie objetivo (merluza austral, 
róbalo, cholgas, entre otros) y las 
bahías de resguardo. En este caso, las 
instalaciones transitorias, organizadas 
estacionalmente, estaban constituidas 
por ranchos en zonas aledañas a 
áreas de pesca, instalaciones para 
faenar y procesar las presas (por 
ejemplo, estructuras de ahumado), 
embarcaderos y cholchenes o 
vivideros para almacenar en estado 
fresco los moluscos, entre otros.



79

a tierra, donde haya menos efecto de 
las variaciones mareales. Muchas de 
estas huellas se superponen y son 
señales de buenos lugares de resguardo. 
Igualmente los corrales de pesca, que 
son estructuras de piedras, a veces 
con ramas y estacas, son evidencias 
del conocimiento de la biodiversidad 
disponible. Su uso es originario tanto 
de los canoeros australes como de las 
poblaciones chilotas que migraron al 
extremo sur de Patagonia.14 Los corrales 
de pesca dependen de los ciclos de 
marea diarios y de su relación con la 
topografía y ecología locales. Cuando 
sube la marea, se internan los peces; en 
ciertos corrales hay una apertura que se 
abre para que entren los peces, luego se 

Huellas de antiguos corrales de pesca. 
Localidad de Cameron, costa noroeste 
de la Isla Grande de Tierra del Fuego.
Fotografía de Solange Arias.  

Grupo de kawésqar en embarcación 
de madera, recorriendo los canales 
patagónicos en los alrededores de 
Puerto Edén. Fotografía del padre 
Alberto Maria de Agostini,  
ca. 1920. Colección Museo Salesiano 
Maggiorino Borgatello, Punta Arenas.

Estaca de fierro, posiblemente 
un riel, en las proximidades del 
poblado aserradero de Puerto 
Arturo. Tierra del Fuego. 
Fotografía de Jimena Torres, 2023.

cierra en la alta marea para que queden 
atrapados; una vez que baja la marea, se 
abre para capturarlos.15 Estas estructuras 
se dispersan por diversas bahías, playas 
abiertas, canales de marea o pequeños 
arroyos que permiten la concentración 
de peces. Por último, los cholchenes o 
vivideros de moluscos recién recolectados 
permiten conservarlos frescos con 
el agua de mar y, en algunos casos, 
mezclada con agua dulce de riachuelos.

Un ejemplo de un sector que ha sido 
utilizado por múltiples ocupaciones 
navegantes se encuentra en las islas 
Charles, ubicadas en la porción central 
del estrecho de Magallanes. Allí, la 
presencia de conchales con elementos 



80

Fotografía aérea 
de la bahía Charles. 
En la punta inferior se encuentra 
el sitio canoero histórico. 
Fotografía de Solange Arias. 

Arriba. Restos de una embarcación 
próxima al sitio Charles 2 y el 
embarcadero. Islas Charles. 
Fotografía de Jimena Torres, 2021.

Abajo. Excavación de un conchal 
en isla Wigwam, península que 
se vuelve isla con la alta marea, 
estrecho de Magallanes. Con 
cronología cerca de 1000 años 
AP. Fotografía de José Díaz.

Vista panorámica de corrales 
de pesca en bahía Fortescue, 
estrecho de Magallanes. Se puede 
observar que los corrales separan 
la isla Wigwam en alta marea. 
Fotografía de Jaime Ojeda.

de tradición indígena se entremezcla 
con el uso de vidrios y metales en 
áreas de actividad de la vida cotidiana, 
presumiblemente del siglo XVII y 
luego XIX-XX,16 dando cuenta de que 
los canoeros que usaron este sector 
en tiempos históricos interactuaron 
primeramente con navegantes y de 
que luego es posible que haya sido 
contemporáneo al establecimiento del 
puerto de Punta Arenas. Posteriormente, 
a fines del siglo XX, fue un importante 
asentamiento de pescadores artesanales 
de merluza austral,17 quedando 
vestigios de su actividad superpuestos 
a los mismos conchales habitados 
previamente por canoeros. Hoy en día 
sigue siendo visitado estacionalmente 
por pescadores de centolla.

Asimismo, en Bahía Fortescue-Caleta 
Gallant, un importante fondeadero 
para las expediciones europeas muy 



81

el seno Otway, en la península de Brunswick. Si bien 
todavía desconocemos las fechas exactas de estas 
estructuras de piedra, sí podemos asegurar que 
formaron parte de una red de refugio a la navegación 
tanto para canoeros como para quienes habitaron 
posteriormente el sector por los aserraderos o la actividad 
ganadera, como sucede en gran parte de la región. 

De estas marcas culturales dejadas en el borde costero 
se desprenden las memorias del pasado en donde 
distintos grupos con identidad marítima entretejieron sus 
redes e historias de vida. A su vez, nos dan muestras del 
fuerte arraigo y conocimiento de la ecología y geografía 
de los grupos kawésqar y sus antepasados, que fueron 
rearticulados y aprendidos también por navegantes 
europeos, loberos y chilotes, trabajadores de la madera 
y ganaderos, y tantos otros que tuvieron la audacia 
de navegar y habitar en estos mares australes. 

frecuentado por canoeros frente a isla 
Charles, las crónicas de navegantes, 
exploradores y misioneros como 
Bouganville en 1771,18 Fitz-Roy en 183919 
y Gusinde en 197420 dan cuenta de 
que durante las temporadas invernales 
se refugiaban allí para reparar sus 
embarcaciones.21 A lo largo del siglo XX 
la bahía también fue muy frecuentada 
por canoeros, algunos de los cuales la 
habitaban de forma más permanente.22 
En ella se han encontrado numerosos 
conchales,23 corrales de pesca y 
varaderos que rodean el sector.

Estas superposiciones de ocupación 
se repiten en diversos sectores del 
estrecho de Magallanes, como en 



82



83

Las familias kawésqar 
navegaron por inmensos 
canales, guardando en la 

memoria rutas marinas 
entre islas y penínsulas 

que se continúan usando 
hasta la actualidad por 

nuevas embarcaciones. 
Vista hacia el este 

desde la cumbre del 
cabo Froward.

Fotografía de Guy 
Wenborne, 2012.



84

Desde el resto del país las islas australes 
han sido vistas como un espacio 
doblemente marginal, ya sea por su lejanía 
o por su insularidad. El concepto de cultura 
ha impuesto la tierra, el cultivo y la ciudad 
como definitorios de civilización y, por eso, 
la historiografía ha sido marcadamente 
terracentrista.1 Si bien esta idea se ha ido 
revirtiendo, las islas y océanos apenas 
han ocupado un espacio marginal en 
el imaginario geográfico occidental.

Caminos 
de mar en los 
archipiélagos 
australes
Ximena Urbina1



85



86

Los archipiélagos australes son un territorio marítimo 
—un maritorio—.2 Este ha sido un espacio construido 

socialmente a través de las acciones que tuvieron lugar 
en él, de las sociedades que lo habitaron, transitaron y le 
dieron sentido al recorrerlo y nominarlo, al establecer —
de forma transitoria o permanente— redes de conexión, 
ejerciendo influencia en aquel espacio insular.  

Canoeros australes y su dalca: 
los primeros navegantes
De norte a sur, chonos, kawésqar y yaganes, llamados 
genéricamente canoeros australes, hicieron del mar el 
ámbito de su vida. Ellos se movían entre diferentes puntos 
de las costas de las islas y de la tierra firme mediante los 
caminos del mar a través de una herramienta perfecta: la 
dalca, una embarcación hecha con tres tablones cosidos y 
sellados con betún. Al poder desarmarse, se cargaban por 
los pasos de canoas o «pasos de indios»,3 transformándose 
en un elemento indispensable para la navegación en aquel 
mundo de islas y canales cubiertos de bosques. Sin embargo, 
solo algunos fragmentos de dalcas han sido hallados, 
recuperados  y conservados, y de ellos, ninguno es previo 
al contacto con europeos. La embarcación de la imagen 
es la descrita para los grupos canoeros de entre el golfo 
de Penas y el estrecho de Magallanes, siendo fabricada 
de corteza y no de tablones. Fue adquirida a sus dueños 
kawésqar por el científico sueco Carl Skottsberg en 1907.4

La cultura de los chonos y guaiguenes 
(archipiélago de los Chonos y área del 
golfo de Penas) solo la conocemos a 
través de fuentes coloniales,5 mientras 
que grupos kawésqar fueron descritos 
en los siglos XIX y XX y la memoria 
de la cultura yagán aún existe.6 

El transitar era permanente, por lo 
que el camino era una forma de vida. 
La razón de su movilidad estaba en 
el aprovechamiento de recursos, 
como huevos de pájaros, mariscos, 
ballenas varadas, lobos marinos, 
varas con las que levantar chozas, 
árboles para sus dalcas o hierbas para 
calafatearlas, y en el visitar los lugares 
donde las embarcaciones europeas 
recalaban o naufragaban, con el fin 
de encontrar algo de provecho. Ello 
implicaba abarcar un amplio rango 
geográfico, lo que era posible gracias a 
su compenetración con la herramienta 
náutica usada. Hay registro escrito de 
su presencia en zonas extremas del 
oeste, expuestas al Pacífico, como 
los cabos Tres Montes y Gloucester, 



87

Esta dalca fue llevada a Suecia en 
1907 por el botánico y naturalista 
Carl Skottsberg, luego de una 
expedición científica a la Patagonia. 
Colección Världskultur Museerna 
Etnografiska, Estocolmo.

Los kawésqar se movilizaban 
por los canales en estas dalcas 
de tablones cosidos que eran 
desmontables, permitiéndoles 
transitar por atajos terrestres 
y navegar los archipiélagos. 
Fotografía tomada en 1895 
por el ingeniero Bauer 
desde el vapor Bianca. 
Colección Dirección Museológica 
de la Universidad Austral de Chile.

este último en la isla Carlos, así como en 
el cabo de Hornos. La red, por lo tanto, 
no se restringe a los lugares protegidos 
del viento y del mar abierto. Los reportes 
permiten identificar los puntos habituales 
de recalada y las áreas de mayor 
presencia canoera, y proponer cuáles 
eran los movimientos más frecuentes.7

La interrelación de los chonos con sus 
vecinos del norte (los españoles de 
Chiloé) implicó su drástica disminución 
como población y su acomodación al 
sistema español, hechos visibles en la 
segunda mitad del siglo XVIII. Ello alteró la 
manera de relacionarse con su maritorio:  
las fuentes de ese siglo los muestran 

como prácticos de las navegaciones 
españolas, pero también radicados en 
las islas del sector sur del mar interior 
de Chiloé o en la isla Guaiteca. Desde allí 
navegaban a determinadas islas donde 
tenían ganado europeo que faenaban 
y salaban como charqui, cazaban y 
procesaban lobos marinos para poner 
en botijas su aceite, atendían manzanos 
y siembras, y salaban pescado, todo 
ello con el objetivo de intercambiarlo 
en Chiloé. Implicó, por tanto, un uso de 
técnicas europeas para relacionarse 
con la naturaleza propia del archipiélago 
de sus antepasados y, por tanto, 
valorar otras costas y otros recorridos, 
diferentes a los de sus antepasados.8



88

Durante la Colonia nuevas 
embarcaciones se integran en 
la movilidad de los archipiélagos 
australes, como estas piraguas 
españolas al mando de José 
de Moraleda que buscaban 
reconocer las costas con 
diversos fines estratégicos. 
En: Diario de la navegación desde 
el puerto del Callao de Lima al de 
San Carlos de Chiloé y de este al 
reconocimiento del archipiélago de 
los Chonos,Tomo 2.º, ca. 1795. 
Colección Archivo Histórico 
de la Armada, Madrid.

Esta carta hidrográfica fue 
levantada por el gobernador 
general Antonio de Vea en 1676 
con el objetivo de buscar posibles 
asentamientos de enemigos 
ingleses en las costas de Patagonia. 
Colección William L. Clements 
Library, The University of Michigan. 

Caminos en el mar hacia 
el sur de Chiloé (siglos 
XVII y XVIII): la piragua
Desde la provincia de Chiloé zarparon al 
sur todas las embarcaciones que, con 
distintos fines, navegaron sus canales. 

Los mapas de las navegaciones 
españolas de Chiloé mostrarían una 
red de conexiones diferente a la de 
los canoeros previa al contacto. Las 
navegaciones españolas de los siglos 
XVI al XVIII tienen una orientación norte-
sur y se hicieron entre diciembre y abril, 
es decir, en el verano austral. El tránsito 
tenía objetivos estratégicos precisos: en 
primer lugar, hallar la boca del estrecho 
de Magallanes y llegar hasta su entrada 
en el Mar del Norte (Ulloa y Ladrillero, 
1553-1554, y Ladrillero y Cortés Ojea, 
1557-1558);9 extraer personas (chonos) 
para llevarlas a Chiloé y venderlas como 
esclavos o reubicarlas para convertirlos al 
cristianismo;10 encontrar la Ciudad de los 

Césares; dar con posibles asentamientos 
de enemigos, como los ingleses;11 
reconocer sitios de naufragio, como el de 
la fragata H.M.S. Wager ocurrido en 1741; 
y hallar los lugares que Gran Bretaña 
escogería como refugio en caso de 
emprender acciones contra el virreinato, 
como la isla Madre de Dios (50º6’ S).12 
En todos estos escenarios la navegación 
siguió itinerarios basados en reportes de 
las expediciones que les precedieron y los 
indígenas fueron llevados como prácticos 
o buscados como informantes locales 
para ser contactados durante el avance.13 

En el caso de las navegaciones en el 
archipiélago de los Chonos, estas tuvieron 
tres objetivos: avanzar de norte a sur, 
por fuera, con el objetivo de traspasar 
el istmo de Ofqui; navegar por el mar 
interior hasta tomar un canal a estribor 
que condujera a la actual bahía Ana Pink 
para comprobar que no hubiera ingleses;14 
y el tercer objetivo, hidrográfico, del piloto 



89

José de Moraleda, quien reconoció con 
la mayor minuciosidad para la época 
y circunstancias el archipiélago de los 
Chonos y, además, dejó dibujos de las 
piraguas llevadas en 1792 y 1793.

Las navegaciones hechas «por fuera», es 
decir, bordeando la costa del Pacífico para 
buscar el estrecho de Magallanes, fueron 
las del siglo XVI ya nombradas. Los otros 

casos, cuyas instrucciones disponían 
llegar hasta la boca del estrecho  para 
hallar establecimientos intrusos de 
ingleses, fueron las de los pilotos venidos 
desde el Callao Pascual de Iriarte, en 
1675-1676, y Cosme Ugarte, en 1767-
1768. En ambas ocasiones el objetivo fue 
encontrarse en la costa norte del golfo de 
Penas con la parte de la expedición que 
debía hacer el trayecto por el istmo de 

Ofqui, para volver juntos a Chiloé, tal como 
lo hicieron. En otras dos ocasiones las 
tripulaciones que debían doblar el cabo de 
Tres Montes se negaron a hacerlo, como 
fue el caso del «barcolongo» del teniente 
Pedro Mansilla en la expedición de 1767-
1768, y de su inmediata siguiente, del 
teniente José de Sotomayor con el piloto 
Francisco Machado, en 1768-1769, 
cuya «goleta» también lo rehusó.15



90

Las embarcaciones llevadas, llamadas 
«piraguas», son la adaptación de la 
dalca que, con sus tablones cosidos 
y calafateados, permitía el desarme o 
la adecuación para poder trasladarla 
por la «cinta de tierra» o «deshecho» 
en el istmo de Ofqui, que impedía la 
navegación entre la laguna San Rafael 
y el río San Tadeo, que desemboca en 
el golfo de Penas. Por ejemplo, sobre 
la expedición del verano de 1674-
1675, Gallardo dice así: «Jueves 29 de 
noviembre: caminé por tierra con la 
demás gente y tres embarcaciones en 
hombros, cosa de media legua, hasta un 
río y en él eché las embarcaciones al agua 
y el río abajo navegué cuatro leguas». 

Las expediciones misionales también 
se valieron de indígenas para realizar 
sus redes de navegación. Fue el caso 
del jesuita José García, quien en 1767 
navegó al sur del golfo de Penas desde la 
misión de Cailín, en Chiloé, para contactar 
con las «nuevas naciones de indios». 
Para convertir a esas almas, García 
arrendó cinco piraguas tripuladas por 
cuarenta indígenas caucahues, las que, 
por cierto, nombra Nuestra Señora del 
Carmen, San Miguel, San Juan, San José y 
Nuestra Señora de los Desamparados.17

Los franciscanos, que reemplazaron 
la misión jesuita de Chiloé luego de 
la expulsión de la orden, también 
traspasaron el istmo de Ofqui: obtenidas 
las licencias, Benito Marín y Julián Real, 
en 1778 y 1779, hicieron construir 
tres piraguas (una grande, llamada 
Patrocinio, y dos medianas, Santa Teresa 
y San José) para lanzarse al sur y al 
año siguiente continuaron la labor sus 
correligionarios Francisco Menéndez 
e Ignacio Vargas, en 1779-1780.

El intrincado laberinto de 
islas, canales y archipiélagos 

de Patagonia occidental 
desafió la conquista 

española por mar durante 
la Colonia. Para recorrer 
estos parajes, había que 
ser un eximio navegante. 

Islote Metalqui, costa 
pacífico de Chiloé. 
Fotografía de Guy 
Wenborne, 2018.

Las piraguas fueron las 
embarcaciones más 

relevantes durante la Colonia 
en las expediciones de 

navegación que se realizaron 
de Chiloé al sur. Dibujo de 
fray Francisco Menéndez, 

ca. 1794. Reproducido del 
manuscrito de Menéndez 
y publicado por Francisco 

Fonck en 1900. 
Colección Biblioteca 

Nacional de Chile.  



91

Conclusión
A diferencia de las terrestres, las rutas marítimas no dejan 
huella en el avance, solo existen en la mente del navegante. 
La memoria de viajes anteriores fue y sigue siendo la única 
guía de los caminos en el mar. A través de los intrincados 
canales de los archipiélagos australes, estas rutas constituyen 
redes vinculadas entre sí en nodos o espacios de conexión: 
desde la isla Gran Guaiteca, que separó las rutas por el golfo 
de Corcovado, hasta zonas de confluencia cuya ubicación 
permanece indeterminada, como el área guaiguén —que separó 
a las embarcaciones que seguían por mar o a través del trozo 
de tierra que compone el istmo de Ofqui— para avanzar al sur 
del golfo de Penas, o también el archipiélago Guayaneco, en 
donde naufragó la fragata H.M.S. Wager, punto de conexión 
entre ingleses e indígenas canoeros. Todas estas expediciones 
dieron como resultado el diseño de diferentes rutas marítimas 
cuyas historias nos permiten repensar otras maneras de viajar y 
experimentar el viaje: un maritorio de archipiélagos australes. 



92



93

Las rutas marítimas 
no dejan huella visible, 

como sí lo hacen muchas 
de las movilidades 

terrestres. El recuerdo de 
estos viajes persiste en 

la memoria, actualizando 
las formas de navegar 

con nuevas tecnologías, 
constituyendo así una 

continuidad en los 
nodos de conexión 
por el enrevesado 

archipiélago austral. 
Puerto Aguirre, Aysén. 

Fotografía de Guy 
Wenborne, 2012.



94

Redes de navegación 
en el sur de Chile, 
desde la cordillera 
hasta el mar 
Nicolás Lira

Desde hace ocho mil años, poblaciones 
mapuche-huilliche transitaron asiduamente 
en embarcaciones por los lagos, ríos 
y el litoral marítimo de la Patagonia 
septentrional.1 La hidrografía de esta 
región, cruzada y ocupada por grandes 
cuencas que drenan desde la cordillera 
de los Andes hasta el océano Pacífico, 
conforma un sistema de interconexión 
fluvio-lacustre que sus habitantes 
originarios aprovecharon incluso después 
de la llegada de los europeos al territorio, 
traspasando fronteras y superando 
obstáculos como caudales de ríos, 
corrientes marítimas y cambios de mareas.  



95



96

Los diferentes cuerpos de agua —hitos recurrentes del 
paisaje— facilitaron el movimiento, la comunicación y 

la interacción de las poblaciones que se asentaron en esta 
región. Estas comunidades diseñaron rutas de navegación 
interconectadas que permitían el rápido acceso a los diferentes 
espacios ecológicos para su subsistencia y la creación de 
embarcaciones, aunque no estaban aisladas de los senderos 
terrestres: existía una visión integrada de la movilidad. Así, 
entre costa y cordillera, las poblaciones mapuche-huilliche 
intercambiaron materiales como la piedra obsidiana de donde 
obtenían los filos, conchas marinas, cerámica, objetos de metal 
y maíz, entre muchos otros, los que transportaron por ríos, lagos 
y sistemas locales de caminos, constituyendo un paisaje cultural 
propio y único dada la biogeografía de esta particular región. 

Dos grandes rutas  
fluvio-lacustres 
Existieron dos ejes de circulación 
e intercambio en la Patagonia 
septentrional y ambos usaban 
embarcaciones en la mayor parte de su 
recorrido. El primero corresponde a la 
ruta entre el archipiélago e isla de Chiloé 
y la vertiente oriental de la cordillera de 
los Andes, actual Argentina, a través 
del estuario de Reloncaví, para enlazar 
finalmente con el lago Nahuel Huapi. La 
segunda ruta iniciaba en el estuario de 
Valdivia y su cuenca fluvial para avanzar 
por diferentes ríos y lagos hasta llegar 
al lago Lácar, también en Argentina. 

Estudiar las rutas acuáticas comporta 
una dificultad, ya que son invisibles 
en un medio acuático siempre 
cambiante, no demarcadas físicamente, 
pero sí estructuradas en una lógica 
particular. De esta manera, resulta 
imposible reconstruir una vía acuática 
en su trayectoria exacta, debiendo 
conformarnos con establecer sus 
puntos de inicio y término o algunos 
lugares o hitos que señalan su 
trayectoria, a través de los datos 
históricos, etnográficos y arqueológicos.

De Chiloé a Nahuel Huapi,  
una ruta de confluencias
Las rutas de Chiloé a Nahuel Huapi se 
constituyeron como uno de los ejes 
de movilidad más importantes entre la 
vertiente oriental andina y el océano 
Pacífico, desde tiempos prehispánicos 
hasta la época republicana. Uno de 
sus elementos más interesantes, 
especialmente de la «ruta de las 
lagunas»,2 es que era recorrida en 
su mayor parte en embarcaciones. 
Si bien en la zona de Nahuel Huapi 
confluían diferentes ambientes, 
productos y poblaciones desde períodos 
prehispánicos, habría adquirido un 
nuevo significado en el período colonial, 
tanto como territorio de evangelización 



97

Las rutas fluviales y lacustres conectaron 
los valles andinos con el océano Pacífico, 
generando redes de intercambios. Vista aérea 
de playa y río Anay, costa pacífica de Chiloé. 
Fotografía de Guy Wenborne, 2018.

Algunas de las rutas utilizadas durante generaciones 
por el pueblo Mapuche fueron también usadas 
por misioneros. Plano ilustrativo de la región de 
Nahuelhuapi y del derrotero de fray Francisco 
de Menéndez. Francisco Fonck, 1899. 
Colección Biblioteca Agustín E. Edwards E.      

y misional, como también área donde se buscó la mítica Ciudad 
de los Césares. Asimismo, habría destacado su importancia 
por ser una vía de comunicación desde Chiloé con las otras 
ciudades del reino (Valdivia, Concepción y Santiago), de las cuales 
se encontraba aislada luego de la batalla de Curalaba (1598), 
además de como puerta de entrada hacia la Patagonia austral.

El sistema fluvial de la cuenca de Valdivia
Aunque no contamos con registros de viajes que lo hayan 
utilizado en toda su extensión, desde el océano hasta los 
Andes, los registros históricos muestran una utilización 
en ciertas secciones de este sistema fluvio-lacustre por 
parte de las poblaciones originarias en sus embarcaciones 
tradicionales, y de los conquistadores y colonizadores 
europeos, que adoptaron los mismos sistemas. 



98

arqueológica para las rutas de la cuenca 
de Valdivia también es fragmentaria 
y muy poco se conoce acerca del uso 
de sus rutas acuáticas en tiempos 
prehispánicos. Los vestigios de canoas 
monóxilas hallados en el lago Calafquén 
y el río Hueninca (que drena el lago 
Calafquén hacia el lago Pullinque) 
pueden ser vistos como evidencias de 
dicho uso. En el mismo sentido, los 
hallazgos de conchas del Pacífico en 
contextos arqueológicos de la vertiente 
oriental andina, y de obsidiana de los 
Andes en la costa de Valdivia, pueden 
ser interpretados como intercambio 
y tráfico a través de esta ruta. 

Mirar el continente 
desde el litoral
La navegación puede ser considerada 
a la luz de los diferentes ambientes 
en los que se llevó a cabo (marítimo, 
lacustre y fluvial), que presentan 
diferentes desafíos y ventajas.

A partir de la distribución de los 
sitios arqueológicos, sabemos que 
los asentamientos eran dispersos y 
asociados a ambientes lacustres y 
ribereños en toda la cuenca del río 
Valdivia, donde las fuentes describen 
una gran cantidad de población originaria 
a lo largo de toda la cuenca, con una 
distribución predominante oeste-este, y 
el desarrollo de áreas de cultivo agrícola. 
Progresivamente, luego del arribo de 
los conquistadores, se fue produciendo 
un desplazamiento y arrinconamiento 
hacia la zona andina y las tierras altas, 
constituyéndose como áreas de refugio. 
El historiador José Bengoa (2007) ha 
propuesto la existencia de modos de 
vida propiamente ribereños entre los 
mapuche, en los cuales la movilidad 
y la vida social se desarrollarían 
en torno a los cursos fluviales.

Al igual que en el caso de la ruta de 
Chiloé-Nahuel Huapi, la evidencia 

Los anchos cauces de los ríos 
de la región impulsaron el uso de 

embarcaciones para cruzarlos. 
Río Cruces, curso natural de agua 

formativo del río Valdivia. 
Fotografía de Guy Wenborne, 2013.

La presencia de islas litorales como la Mocha, 
frente a la desembocadura del río Tirúa, sirvió 

como un estímulo a la navegación marítima. 
La Mocha. Joris van Spilbergen, 1619. 

Grabado, tinta sobre papel. Publicado por 
Nicolaes van Geelkercken en Leiden. 

Colección Biblioteca Nacional de Chile.



99

mareas pueden producir corrientes que 
dificultan enormemente el viaje cuando 
se navega en sentido contrario a esta.3

En esta misma zona se encuentra el 
estuario de Reloncaví, brazo de mar 
que se interna en el continente y que 
presenta condiciones de navegación 
mixta, tanto marítimas como fluvio-
lacustres; un área privilegiada para el 
tránsito de embarcaciones, así como de 
concentración de recursos. Algo similar 
ocurre en la desembocadura del río 
Maullín y del río Valdivia, constituyéndose 
como zonas ecotonales privilegiadas.

Los lagos, ordenadores 
del paisaje
La navegación lacustre se presenta a 
simple vista como algo relativamente 
sencillo, si bien los vientos son menos 
constantes que en el medio marítimo, 
más impredecibles y sorpresivos. 
La presencia de islas en algunos 
lagos habría estimulado el empleo de 
embarcaciones, así como las formas 
alargadas de algunos de ellos, cuyo 
acceso a las riberas opuestas resultaba 
mucho más conveniente cruzándolos 
en embarcaciones que rodeándolos por 
tierra. Lo mismo ocurre cuando existen 
brazos que se desprenden del mismo lago. 

Para las comunidades navegantes 
indígenas, los cursos de agua y los lagos 
poseen un significado de ordenadores del 
paisaje. En lengua mapuche, por ejemplo, 
se utiliza el vocablo lafken para «lago» y 
para «mar», por lo que se podría plantear 
que en la concepción mapuche los lagos 
serían algo así como mares interiores 
que, en palabras de José Ancan, «dan 
la percepción correcta de la extensión 
horizontal del paisaje abierto». Por otro 
lado, la navegación lacustre se presenta 
como un articulador de los distintos 
espacios ribereños, al formar parte de 
cuencas en las que muchas veces se 
encuentran una serie de lagos y ríos.

En cuanto a la navegación marítima, hay que considerar que 
en esta región la costa se presenta abierta al mar, donde solo 
algunas bahías y estuarios brindan abrigo a la navegación. 
La presencia de islas litorales como las de Quiriquina, Santa 
María y Mocha fue un estímulo a la navegación gracias al 
refugio que proveían. En la parte terrestre, la cordillera de la 
Costa, con alturas que no superan los mil metros sobre el 
nivel del mar, en algunos sectores deja espacio para extensas 
playas de dunas, pero en otros se eleva directamente 
desde el Pacífico en forma de pronunciados acantilados 
y montañas boscosas que se interrumpen en el canal de 
Chacao, reapareciendo más al sur en la isla de Chiloé.

Por esto, es posible plantear que en la mayor parte de la costa sur 
se habría realizado una navegación litoral por largas distancias, 
tanto en dirección norte como sur. Más al sur de Chiloé y el 
estuario de Reloncaví comienzan los canales y fiordos, que 
suponen una mayor protección para las embarcaciones que 
las aguas de mar abierto, aunque la amplitud y fuerza de las 



100

Los ríos:  
frontera, defensa y obstáculo
La navegación fluvial ha sido 
caracterizada como una forma de 
desplazamiento íntimamente ligada 
al paisaje terrestre, condicionada por 
diversas limitaciones físicas propias de 
la naturaleza de los ríos. Como expresa 
el arqueólogo Eric Rieth, la navegación 
fluvial es por definición discontinua, ya 
que se ve interrumpida consecutivamente 
por diversos obstáculos.

La navegación fluvial puede realizarse 
en dos sentidos: uno longitudinal, que 
aprovecha el curso del río y que lo utiliza 
como vía facilitadora de comunicación, 
teniendo como objetivo acceder a otros 
espacios que se encuentran a lo largo de 
su curso; y otro transversal, para acceder 
a los espacios de la ribera contraria.

Ahora bien, existen dos aspectos 
fundamentales que inciden directamente 
en la navegación fluvial. En primer 
lugar, la corriente, que en los ríos de 
la vertiente occidental de la cordillera 
fluye hacia el poniente, desembocando 
en el océano Pacífico, mientras que 
en los de la vertiente oriental lo hace 
mayoritariamente hacia el este, en 
dirección al océano Atlántico. Aunque 
la corriente de los ríos es constante 
y no se detiene, su intensidad varía 
a lo largo del curso fluvial y en las 
distintas épocas del año. Factores 
como el caudal, el régimen hidrológico, 
la morfología del cauce y la pendiente 
del terreno influyen directamente en 
la magnitud de dicha corriente.

En segundo lugar, la profundidad del río 
y la presencia de bajíos o formaciones 
rocosas a lo largo de su curso pueden 
dificultar o incluso impedir la navegación. 
Estas condiciones obligan en algunos 
casos a trasladar las embarcaciones 

por tierra (porteo) para sortear los 
tramos intransitables, o bien a realizar 
transbordos hacia otras embarcaciones 
ubicadas más allá de estos obstáculos, 
una vez superados por vía terrestre.

Es necesario reconocer que los ríos en 
la Patagonia septentrional fueron tanto 
vías de comunicación como las venas 
que corren por el territorio, conectando 
distintos espacios y comunidades 
hasta desaguar en el mar; pero por 
otro lado, fueron también fronteras 
que delimitaron el territorio de los 
diferentes grupos y comunidades.

Tecnologías para la navegación
En la Patagonia septentrional se han 
identificado tres tipos de embarcaciones 
de tradición indígena: las balsas, 
las canoas monóxilas o wampos en 
mapuzugun, y las dalcas o piraguas. 
Fueron utilizadas tanto en lagos como en 
ríos y en la costa, no solo para pescar o 
beneficiarse del medio, sino también para 
desplazarse y transportar equipamiento, 
productos y bienes. El desarrollo de estas 
embarcaciones es una manifestación 
concreta de la tecnología especializada 
en el uso de la madera por parte de 
las poblaciones mapuche-huilliche que 
les permitió ampliar sus fronteras.
Desafortunadamente, solo se han 
registrado hallazgos de veintiséis canoas 
monóxilas y fragmentos de tres dalcas 
debido a problemas de conservación de 
los materiales, junto con una carencia 
de investigaciones en esta temática.

Con la introducción de los vapores a 
finales del siglo XIX y principios del 
siglo XX en los ríos y lagos de la región, 
y la consiguiente prohibición del uso 
de embarcaciones tradicionales, se 
fue desmembrando este sistema de 
navegación indígena. Sin embargo, en 
algunos lugares más aislados siguieron 



101

en uso hasta mediados del siglo XX e incluso en varias 
décadas posteriores. En la actualidad se han reemplazado 
por embarcaciones turísticas modernas, a motor y vela. A 
pesar de esto, algunas comunidades mapuche se encuentran 
luchando por la preservación de algunos de estos espacios 
lacustres y ribereños como espacios libres de navegación 
a motor, debido a su carácter sagrado y ceremonial. Los densos bosques que rodeaban 

lagos y ríos hicieron de ellos vías más 
expeditas para la movilidad. Vista 
aérea del lago Budi. Al fondo se ven 
los volcanes Villarrica, a la izquierda, 
y Mocho Choshuenco, a la derecha. 
Fotografía de Guy Wenborne, 2017.

Vista de una balsa cargada de 
bueyes y carretas cruzando un 
lago en el sur de Chile. 
Fotografía de Einar Altschwager, ca. 1930. 
Colección Museo Histórico Nacional.

Hasta hace relativamente poco, ríos y 
lagos eran aún surcados por personas 
mapuche en sus embarcaciones 
tradicionales o wampos. 
Fotografía de autor no identificado. 
Colección Museo Histórico Nacional. 



102



103

La navegación 
permitió conectar 

ricos y diversos 
espacios, como 

estuarios en los que 
se mezclan las aguas 

dulces de los ríos con 
los recursos marinos. 

Estuario Reloncaví, 
desembocadura 
del río Petrohué. 

Fotografía de Guy 
Wenborne, 2013.



104

En la estrecha franja litoral,  
entre el muro intenso y árido,  
y el mar deslumbrante de reflejos y color,  
se agrupan los rancheríos de estos hombres,  
precisamente en los sitios en que ahora se ven los 
conchales, sus antiguos «restos de cocina».

Benjamín Subercaseaux, Tierra de océano

De caleta en caleta 
en las costas 
de Atacama 
Benjamín Ballester



105



106

Previo al auge industrial y al apogeo de los puertos modernos 
en las costas de Atacama, el movimiento de las personas 

estuvo siempre íntimamente ligado al de otros seres con 
quienes se relacionaban junto al mar y a orillas del desierto, 
sobre todo de los cardúmenes de peces, las bandadas de aves 
y las manadas de mamíferos marinos, los cuales, asimismo, 
estaban influenciados por los regímenes estacionales de 
temperatura y la productividad primaria de este rincón del 
océano Pacífico. Un litoral que puede ser descrito como una 
bisagra, pues a la vez separa y une dos mundos en apariencia 
opuestos y diferentes, como son el mar y el desierto. Pero este 
eje meridano, que al mismo tiempo divide y funde dos paisajes 
disímiles, también sirvió como un activo canal longitudinal 
para el flujo de personas, objetos e ideas durante incontables 
generaciones. Un desplazamiento promovido por una red 
mucho mayor que excedía con creces a los humanos en una 
suerte de arrastre o empuje, oleaje o marejada tal vez, dado 
que la realidad social en estas costas transcurría y se tejía 
como un ensamblaje de seres y cosas de naturaleza diversa 
que superaba incluso los organismos vivos para alcanzar a 
las rocas, minerales, astros y las propias aguas del mar.

Las pinturas rupestres de estilo 
El Médano muestran escenas de caza de 

grandes mamiferos marinos por parte 
de personas apenas distinguibles en 
pequeñas balsas. Pinturas de Izcuña. 

Fotografía de Guy Wenborne, 2018.

Miniaturas de animales 
marinos, Caldera y Taltal. 

Fotografías de Benjamín Ballester.
 Arriba. Museo de Historia 

Natural de Valparaíso, 2017. 
Abajo. Museo Augusto Capdeville 

Rojas, de Taltal, 2018.

Farellón costero, una delgada franja 
litoral y el Pacífico. Desembocadura 

del río Loa, norte de Chile. 
Fotografía de Benjamín Ballester, 2019.



107



108

Arpones para la caza 
marina, recuperados 
en la desembocadura 
del río Loa y elaborados 
con una combinación de 
materiales que expresan 
movilidad y conexiones 
entre la costa y el interior. 
Musée d’ethnographie 
de Genève. 

Los pescadores en sus 
pequeñas embarcaciones 
eran parte habitual del 
paisaje costero hacia el siglo 
XIX. Vista del pueblo de 
Cobija desde el ancladero, 
Benoît Darondeau (18--). 
Colección Iconográfica 
Archivo Central Andrés 
Bello, Universidad de Chile.

En efecto, el constante traslado de 
estas personas no puede reducirse en 
términos del ser humano detrás de su 
presa y alimento, pues, aunque realmente 
comieran algunos de estos animales, 
lo cierto es que ellos ocuparon roles 
protagónicos en su construcción de 
mundo y cosmología, especialmente 
en ámbitos de su cultura y simbolismo. 
Por esta razón, por ejemplo, en los 
cementerios litorales abundan, junto a 
los humanos, cuerpos de lobos marinos, 
delfines, marsopas, albacoras, tortugas 
y ballenas, a veces completos y en 
ocasiones desmembrados, muchos de 
ellos pintados de rojo, el mismo color que 
preferían las personas para pintar sus 
propios cuerpos, lo que demuestra que 
eran sometidos a igual tratamiento ritual 
que sus pares del género Homo.1 Arreglos 
funerarios que posiblemente no fueron 
dedicados solo a los humanos, sino 
también a dichos animales oceánicos, 
venerados y queridos tal como cualquier 

otro de sus ancestros de sangre. Este 
fenómeno llevó a estos animales a 
consolidarse como actores protagónicos 
de su principal y más conocido arte 
rupestre, así como de innumerables 
figurillas en miniatura labradas sobre 
distintos soportes materiales.2

Una red multiespecie que se teje no 
solo en la ultratumba, sino en cada 
ámbito de su vida cotidiana. Basta 
observar su cultura material de uso 
diario para darse cuenta de aquello. Sus 
arpones para cazar en el mar fueron 
diseñados como objetos compuestos 
de diferentes partes y secciones que 
actúan de manera articulada, casi a la 
manera de un collage.3 Así, condensan 
en sus cuerpos huesos de mamíferos 
marinos y terrestres, piedras de la pampa 
desértica, algodones de valles lejanos, 
pigmentos minerales de la cordillera de 
la Costa, maderas de árboles interiores, 
espinas de cactus, resinas y cueros. La 

receta tecnológica conjuga múltiples 
materiales, seres, saberes y paisajes 
en una única obra. Un tecnomontaje 
que es la expresión material del mundo 
social y la cosmogonía de este pueblo, 
un verdadero índice de la red en la 
que coparticipaban día a día. Cada 
elemento de este ensamblaje técnico 
porta un sentido y un motivo, carga una 
referencia y una alusión, en tanto signo 
de una estructura mayor que diluye 
rápidamente la ilusoria y frágil distinción 
occidental entre tecnología y arte. 

Pero tal vez el mejor ejemplo de este 
fenómeno se halla en otro dispositivo 
técnico casi tan icónico como el primero 
para este pueblo: la balsa de cuero de 
lobo marino, el medio de navegación por 
excelencia en las costas de Atacama 
por más de un milenio.4 Una máquina 
nativa que fue descrita por algunos 
cronistas como un auténtico e increíble 
monstruo híbrido, en parte humano y en 



109

parte lobo marino. Una quimera anfibia 
jamás vista, capaz de realizar hazañas 
únicas que ningún otro ser o dispositivo 
europeo habría en ese entonces siguiera 
imaginado.5 De ahí la fascinación de los 
viajeros que por primera vez las avistaron, 
deslumbramiento que las llevó a ser 
profusamente retratadas y descritas por 
más de cuatro siglos. Estas naves se 
componían de pieles de lobos marinos 
delicadamente cosidas mediante espinas 
de cactus y fibras vegetales, odres 
alargados que eran luego cubiertos por 
un almagre de grasas animales y tierras 
de color para impermeabilizarlos, sobre 
los cuales se disponía una plataforma 
bien amarrada de maderas y juncos. 
Acompañada de un remo de madera, 
esta exótica máquina nativa servía 

como principal medio de navegación 
y desplazamiento de los habitantes 
del litoral del desierto de Atacama. Su 
distribución varió a lo largo de los siglos, 
pero existe registro de que en ciertos 
momentos de la historia estuvo en uso 
al menos desde el sur del actual Perú 
hasta el río Maule en el centro de Chile.6

De acuerdo con fray Reginaldo de 
Lizárraga,7 quien las viera en uso a inicios 
del siglo XVII, en estas embarcaciones 
los balseros podían internarse «dos y 
más leguas» mar adentro, el equivalente 
a ocho kilómetros desde la línea de 
costa. Travesías que debían sortear las 
inclemencias del oleaje y los vientos 
propios de esta parte del Pacífico, 
a merced de sus tiempos, ritmos y 

velocidades. Casi en la misma época, 
Antonio Vásquez de Espinoza8 sostiene 
que con ellas «salen tres y cuatro leguas 
a la mar a pescar con mucha seguridad y 
vienen cargados de pescado», distancias 
que podrían traducirse en doce a 
dieciséis kilómetros. Dicho cronista 
describe, además, en detalle la escena 
de caza de una ballena acometida por 
un balsero armado con un arpón, un 
relato que resume la osadía, los riesgos 
y las facultades de algunos de estos 
personajes sobre estas sofisticadas y 
en apariencia frágiles naves infladas. En 
otros casos no menos sorprendentes 
se narra la caza de algunos de los 
peces más bravos y esquivos del 
océano, como atunes9 y albacoras,10 
accesibles únicamente en alta mar. 



110

El propio Vásquez de Espinoza11 testifica 
que el radio habitual de movilidad con 
balsas era de unos cincuenta kilómetros 
con su caleta al centro, prácticamente 
el mismo que tenían los pescadores 
de Chañaral de Aceituno en la primera 
mitad del siglo XX.12 Sin embargo, 
registros previos documentan itinerarios 
mucho mayores que alcanzaban 
destinos a más de doscientos cincuenta 
kilómetros de sus lugares de origen, los 
que solo pudieron haberse realizado 

con enormes esfuerzos y gracias a 
una cartografía ancestral precisa de 
estas costas, en conocimiento de 
lugares adecuados para descansar, 
pernoctar, desembarcar y conseguir 
alimento y agua durante la estadía. 
Es el caso, por ejemplo, de naturales 
de Cobija que fueron a confesarse a 
Paposo en 184113 o el de una familia 
indígena de este mismo puerto que 
viajó hasta Caldera para obtener el 
bautismo de uno de sus hijos.14

Estos últimos antecedentes son de 
gran relevancia, pues demuestran que 
la acción de moverse a lo largo de la 
costa no estaba condicionada solo por 
la pesca y la caza marina —en breve, por 
la subsistencia y la alimentación—, sino 
también, y posiblemente de manera más 
sustantiva, por factores de otra índole, 
como las creencias y costumbres. A esto 
se suma la necesidad de establecer y 
mantener vínculos sociales, dado que 
muchos de estos viajes se efectuaban 



111

A la izquierda de esta litografía se observa 
una embarcación de forma muy similar a 

las representadas en las pinturas rupestres 
de estilo El Médano. Bahía de Cobija. Dibujo 

de Touchard, litografía de Louis Philippe 
Alphonse Bichebois, figuras de Victor Jean 

Adam e impreso por Lemercier, Benard y Cie.
Publicado en Voyage autor du monde pendant 

les années 1836 a 1837 sur la corvette 
La Bonite. París: Nicolas Vaillant, 1841. 

Colección Museo Histórico Nacional.

Las embarcaciones de cuero de lobo fueron 
utilizadas en gran parte de la costa norte 

del actual territorio chileno. Este dibujo 
muestra un ejemplo ariqueño. Embarcación 

de Arica. Ilustración de Felipe Bauzá. 
Museo de América de Madrid. En: Sagredo, 

R. y Lizana, J. I. (2004). La expedición 
Malaspina en la frontera austral del 

Imperio español. Centro de Investigaciones 
Barros Arana y Editorial Universitaria. 

Colección Biblioteca Nacional de Chile.

para contraer o asistir a matrimonios, 
bautizos y funerales, forjando con 
ellos lazos duraderos de parentesco y 
compadrazgo que delinearon la estructura 
social de este pueblo litoral.15 De hecho, 
el Libro de Varias Ojas de la parroquia 
de Chiuchiu, uno de los testimonios 
eclesiásticos más antiguos de la 
región, documenta familias nucleares y 
extendidas que en el siglo XVII abarcaban 
más de ochocientos kilómetros lineales 
de costa, al menos desde Iquique hasta 
Copiapó.16 Lazos parentales y deudas 
sociales que solo eran posibles gracias 
a la capacidad de desplazamiento de 
estas personas, en parte pedestre, pero 
sobre todo marina gracias a la balsa. 

Ires y venires por la costa, de caleta en 
caleta, que significaban no solo el traslado 
de personas, sino también de objetos y 
productos en el marco de relaciones de 
intercambio, dones y regalos de distinta 
clase.17 Un flujo milenario de cultura 
material que generó una marca identitaria 
compartida a través del litoral desértico 
y que desencadenó la consolidación de 
unidades étnicas de gran escala junto 
a pertenencias indígenas que impactan 
hasta el presente. Pero además, ancladas 
a estas cosas fluyeron también ideas y 

nociones porque todas ellas son portadoras de sentido, 
en tanto vehículos efectivos y afectivos de comunicación 
no verbal. Yace aquí la razón por la cual el diseño y el 
estilo de los objetos costeros se repite a cientos de 
kilómetros de distancia por la línea de costa, y cuyos 
mejores exponentes son, entre otros, los famosos 
litos geométricos Huentelauquén, los anzuelos de 
concha para la pesca, los arpones de caza e, incluso, 
la ya mencionada balsa de cuero de lobo marino. 

El mundo forjado en las costas del desierto de Atacama 
puede ser descrito entonces como una compleja 
trama que entrecruza seres, materialidades, objetos, 
saberes, ideas y paisajes fundidos en un ensamblaje 
común que solo fue posible producto del movimiento. 
Cada hebra es significativa del tejido que conforma 
y, pese al protagonismo que nuestra historia ha 
dado al ser humano en esta labranza de lo social, en 
realidad no es más que una puntada entre muchas en 
la configuración de un manto enorme que trasciende 
generaciones. Hoy, en un escenario marcado por el 
extractivismo y el capital global, no sería descabellado 
mirar en esas humildes rancherías actuales y los 
antiguos conchales en búsqueda de alternativas 
posibles, no bajo la romántica premisa de que «todo 
pasado fue mejor», pero sí en el entendido de que el 
presente no es la única forma factible de tejer nuestra 
realidad junto a los otros seres y cosas con quienes 
compartimos existencia. En esta cualidad yace la mayor 
riqueza de estas obras de otros tiempos y culturas: 
su potencial para imaginar nuevos mundos. 



112



113

Litoral y cordillera 
de la Costa en el 

desierto de Atacama 
entre Taltal y Paposo, 

mostrando la típica 
vegetación de la 

zona y lo abrupto 
del farellón costero. 

Fotografía de Gerhard 
Hüdepohl, 2006.



114



115

III.
Grandes redes 
e infraestructuras

Las rutas humanas que modelan un país en movimiento. Grandes 
sistemas conectan tiempos y espacios: el Qhapaq Ñan inkaico, los 
ferrocarriles salitreros, la carretera Panamericana, el metro de Santiago 
y las rutas de migrantes revelan cómo se urden redes materiales 
y simbólicas que transforman el territorio y a sus habitantes.



116

El o los caminos del Inka han 
adquirido relevancia global con la 
designación del Qhapaq Ñan como 
Patrimonio Mundial en el año 2013, 
un logro inédito al ser la primera vez 
que seis países presentan y obtienen 
este reconocimiento por parte de la 
UNESCO. Este sistema vial abarcaría 
desde el sur de Colombia hasta la 
zona central de Chile, atravesando 
Ecuador, Perú, Bolivia y Argentina.  

Del camino del Inka 
al Qhapaq Ñan, 
un recorrido  
por el sistema  
vial andino 
Mauricio Uribe



117



118

Durante el apogeo de los inkas a partir del siglo XV, el 
Qhapaq Ñan representó, para el Tawantinsuyu o Imperio 

inkaico, una forma de conectar a los grupos y territorios 
incorporados, pero sobre todo de desplegar simbólica y 
efectivamente su poder sobre el territorio. Así, los caminos 
mismos se convirtieron en escenario de los mitos andinos 
fundacionales del Tawantinsuyu: desde una isla del lago 
Titicaca, Viracocha ordenó que el sol, la luna y las estrellas 
saliesen, luego de lo cual se habría dirigido a Tiwanaku con 
dos de sus sirvientes, a quienes les habría correspondido 
recorrer uno de los caminos reales, uno el de la sierra y 
otro el de los llanos, pronunciando en voz alta el nombre 
de las naciones que existirían a partir de entonces. 

Para el funcionamiento eficiente del camino, los inkas 
habilitaron instalaciones denominadas tambos y chasquihuasis, 
cuyo fin era proporcionar hospedaje, provisiones, vestidos, 
calzados, armas y todo lo necesario para su sustento a 
ejércitos, colonos o mitimaes, trabajadores o mitanis y servicios 
o yanaconas del Tawantinsuyu. Los tambos destacaron por sus 

plazas o canchas y corrales, así como por 
sus depósitos, trojas o collcas, siempre 
abastecidos. A través de los caminos los 
gobernantes y conquistadores inkaicos 
avanzaron en su expansión, marcando 
los límites de sus dominios con mojones 
o linderos, así como con sayhuas y 
apachetas, además de escaleras, puentes 
y otros dispositivos técnicos rituales. 

El Inka en persona acompañaba a sus 
ejércitos, trabajadores y sacerdotes 
en sus conquistas, convirtiéndose en 
el usuario más importante del camino. 
En este sentido, ciertos segmentos 
adquirieron gran relevancia, incluyendo 
habitaciones para el Inka llamadas 
inkahuasis y plataformas ceremoniales 
o usnus,1 hasta alcanzar dimensiones 
de verdaderos poblados o llacta.



119

La compleja red de caminos 
que dio forma al Qhapaq Ñan es 
producto de siglos de tránsitos 
de diversos pueblos. El Imperio 

inkaico reutilizó, conectó y expandió 
caminos locales y regionales. Mapa 

adaptado de «Principales redes 
viales y adoratorios de altura del 

Tawantinsuyu». En Vitry, C. (2017). 
El rol del Qhapaq Ñan y los Apus 

en la expansión del Tawantinsuyu. 
Boletín del Museo Chileno de 

Arte Precolombino 22 (1), figura 1.

El camino del Inka fue trazado con 
distintas técnicas dependiendo 

del territorio. Cerca de la localidad 
de Caspana, en la Región de 

Antofagasta, fue demarcado 
con piedras en sus costados, 
preparando terraplenes para 

el cruce de una quebrada. 
Fotografía de Fernando 

Maldonado, 2001.

Los registros históricos coinciden en 
adscribir al gobierno del Inka Pachacutec, 
a comienzos del siglo XV, la expansión 
del Qollasuyu, la porción o cuadrante 
meridional del Tawantinsuyu, desde el 
Titicaca hasta el centro de Chile. Otras 
fuentes, en tanto, se la adjudican a Topa 
Inka. Como sea, con la conquista española 
la organización administrativa inkaica 
colapsó y, a pesar de que durante los 
siglos XVI y XVII los indígenas siguieron 
cumpliendo sus labores de mantención, 
con el tiempo disminuyó la población, 
cambiaron sus ocupaciones tradicionales 
y muchos se incorporaron como mano 
de obra al nuevo orden colonial. Además, 
algunos tambos fueron entregados en 
arrendamiento o vendidos, convirtiéndose 
en posadas o tiendas especialmente 
para arrieros y mercaderes. Más aún, 

en algunos de ellos los españoles 
llegaron a mantener un número de 
indias destinadas a la prostitución, 
actividad ilegal que se prestaba para 
más abusos sobre la población indígena. 
Estos llegarían a tal extremo que, 
en la primera mitad del siglo XVI, el 
gobernador del Perú, Vaca de Castro, 
dictó una ordenanza que regulaba el 
funcionamiento de los tambos y caminos.

No obstante, la mayor parte del camino se 
deterioró producto de la erosión causada 
por el tránsito de caballos, mulas y el 
mayor flujo de personas, y en el siglo 
XX se transformó definitivamente en 
caminos de carretas o vehiculares, como 
ocurrió con la avenida Independencia 
en Santiago o, más reciente aún, 
la ruta internacional Arica-La Paz, 
entre el norte de Chile y Bolivia. 

B R A S I L

B O L I V I A

PA R A G U AY

A R G E N T I N A

C O L O M B I A

0 720 Km

C
H

IL
ETramos según Hyslop

Antisuyu
Chinchaisuyu
Collasuyu
Cuntisuyu

Límites internacionales
Límites provinciales

SIMBOLOGÍA

P E R Ú

E C U A D O R



120

La ruta prehispánica y sus sitios 
asociados fueron reutilizados e incluso 
emulados —como el caso del tambo 
de Chungará, que corresponde a una 
construcción no inkaica del siglo XIX— 
como puestos policiales, aduanas y 
mercados, instalados inmediatamente 
después de la guerra del Pacífico, 
articulando el sistema de comercio entre 
Tacna, Tacora, Altos de Arica y Bolivia.

En Chile, el derrotero del Qhapaq Ñan 
abarca desde Arica hasta la cuenca del 
río Mataquito, abarcando cerca de dos 
mil kilómetros de extensión. De este 
modo, logró conectar comunidades muy 
diversas en sus lenguas y desiguales en 
sus escalas, como las actuales quechuas, 
aimaras, atacamas o lickanantay, collas, 
diaguitas y mapuche, además de varias 
otras sin reconocimiento en el presente, 
como aquellas de Arica, Tarapacá y varios 
grupos de la costa o cordillera al sur.

Arqueológicamente, el comienzo de la 
ruta ha sido identificado en los Altos de 
Arica como ramal del camino de la sierra; 
luego en la pampa del Tamarugal como 
parte del camino de los llanos, entre 
Tarapacá y Quillagua; a continuación 
asciende hacia Calama para encontrarse 
con el ramal paralelo del altiplano, que 
proviene de las nacientes del río Loa y 
Bolivia; finalmente, converge en el salar 
de Atacama para atravesar el Despoblado 
hasta llegar a El Salvador y Copiapó.

Desde esta perspectiva, el desierto de 
Atacama constituyó un verdadero desafío 
para la ingeniería vial inkaica, debiendo 
ajustarse a las condiciones de un paisaje 
de aridez y altura extremas. Justamente 
esta particularidad es lo que valora la 
declaratoria del segmento chileno del 
Qhapaq Ñan como Patrimonio Mundial.

Un sitio emblemático de la Región 
de Arica-Parinacota es el complejo 
Zapahuira, donde destaca un tambo, 
ubicado en una antigua terraza del 

río del mismo nombre o río Seco y compuesto por dos 
conjuntos de grandes estructuras rectangulares opuestas, 
uno de los patrones arquitectónicos más emblemáticos del 
Tawantinsuyu, correspondiente a las canchas inkaicas. 

En este tramo, el camino, de unos tres a cinco metros 
de ancho, enlaza de norte a sur el pueblo de Putre con el 
tambo y las collcas de Zapahuira, atravesando la localidad 
de Socoroma, dentro de la cual destaca el segmento 
denominado Socoroma Sur, caracterizado por un empedrado 
más o menos continuo. Seguramente, desde aquí al sur se 
articuló con la red de las tierras altas de Codpa, Camarones, 
Nama y Camiña para luego descender a la pampa.

La región de Tarapacá fue dejada fuera del proceso de 
patrimonialización del Qhapaq Ñan; sin embargo, sobresale 
por la vía longitudinal de Tarapacá-Quipisca-Pica-
Guatacondo-Quillagua, en plena pampa del Tamarugal, que 
articuló el centro administrativo o llacta de Tarapacá Viejo 
con el puerto de Pisagua Viejo en la costa y la instalación 
minera de Collaguasi en el altiplano mediante los tambos 
de Corralones, Incaguano y Collacagua. En el litoral 
destacan el mineral de Huantajalla y la ofrenda humana 
de dos mujeres en Cerro Esmeralda, en Iquique, la única 
capaccocha2 conocida en la costa del Tawantinsuyu.



121

En las alturas del río Loa, el camino de 
los llanos que proviene de Tarapacá y 
Quillagua conectó con la red vial que se 
desprende desde Ollagüe y Lípez, en 
el altiplano boliviano, para finalmente 
converger en Atacama, enlazando otra 
serie de tambos e instalaciones mineras 
como Kona Kona en Miño, Lequena, 
Cerro Colorado e Incahuasi-Lasana. El 
camino también articula el complejo 
minero de San José de El Abra, en Conchi 
Viejo, y el pukará de Lasana hasta llegar 
al de Chiuchiu, en Atacama La Baja.

El centro político-administrativo más 
importante del río Loa fue el pukará 
de Turi, ubicado en la subcuenca del 
río Salado y fundado hacia el siglo X, y 
donde convergen los caminos de varias 
partes de los Andes. Este, luego, se dirige 

En el altiplano, el Tawantinsuyu 
construyó instalaciones administrativas 
y religiosas, conectadas por medio 
del camino del Inka. Muros inkaicos 
en las cercanías del lago Chungará. 
Fotografía de Gerhard Hüdepohl, 2023.

El camino del Inka permitió conectar 
diversos territorios y prácticas 
económicas a lo largo y ancho de 
los Andes. Cancha para limpiar 
granos en el río Camarones. 
Fotografía de Guy Wenborne, 2012.

El pukará de Turi fue el centro político-
administrativo más importante del 
Loa. Una vez anexado al Tawantinsuyu, 
se instaló en él una gran cancha con 
una kallanka, a un lado del camino. 
Fotografía de Guy Wenborne, 2018.



122

hacia el salar de Atacama, pasando por el 
centro minero de Cerro Verde y Caspana, 
donde se erigió un usnu, confirmando 
la conexión inkaica con grupos 
altiplánicos y del Noroeste argentino. 

Catarpe constituyó el otro centro 
relevante en Atacama La Alta. En ambos 
casos, destacan canchas dobles y 
opuestas, pero Turi sobresale por la 
kallanka de piedra y adobe más grande 
y mejor conservada del norte de Chile; 
en Catarpe Este, en tanto, se reconocen 
alrededor de doscientas estructuras, 
con depósitos o collcas que evidencian 
la alta producción y acumulación por 
parte del Estado en su expansión al 
sur. Asimismo, las cumbres de varios 
cerros de la región fueron depositarios 
de ofrendas, como el volcán Llullaillaco, 
donde  los inkas ofrendaron a dos niñas 
y un niño a 6739 metros de altura. 

Tras los últimos oasis de la región 
atacameña, como Peine y Tilomonte, 
se sitúa el Despoblado de Atacama, 

unos cuatrocientos kilómetros que 
comprenden la parte más árida del 
desierto. El dominio inkaico de estos 
territorios se habría hecho efectivo 
gracias a una alianza con poblaciones 
diaguitas del sur, además de grupos del 
Noroeste argentino y atacameños. La 
evidencia más clara se observa en los 
valles de Copiapó, donde inkas, diaguitas 
y poblaciones locales convergieron en 
los centros administrativos de Iglesia 
Colorada y La Puerta, intensificando 
la producción agrícola y minera, según 
queda demostrado en el complejo 
metalúrgico de Viña del Cerro.

Ya en El Salvador aparece el sitio Mina 
Las Turquesas en Cerro Indio Muerto, 
de filiación atacameña. En general, el 
camino en toda esta zona es un trazo 
angosto, a modo de surco en la tierra, de 
un metro de ancho aproximadamente; 
luego atraviesa por un costado el 
actual asentamiento minero de Inka 
de Oro, desde donde enfila hacia el 
sur hasta desembocar en Copiapó. 

Sitio de caravanas en las alturas de 
Catarpe, San Pedro de Atacama. 

Fotografía de Luis Weinstein, 2022.

El Qhapaq Ñan atravesó el desierto 
de Atacama, permitiendo el tránsito 

por uno de los paisajes más 
desafiantes de la Tierra. Camino 

del Inka casi en el encuentro con el 
salar de Atacama, sector de Camar. 

Fotografía de Nicolás Aguayo, 2013.



123

Aquí destaca Iglesia Colorada como 
principal centro administrativo, 
donde convergían varios caminos 
conectados con las tierras argentinas 
de Catamarca, La Rioja y San Juan, 
aunque la ruta también se orienta 
hacia el sur para alcanzar los valles 
de Coquimbo y Santiago.

Desde Coquimbo al sur, la traza ya no 
se observa fácilmente debido a los 
procesos recientes de agriculturización 
y urbanización. No obstante, siguen 
detectándose tambos en los valles 
altos y en la cordillera, sobre todo en 
la cuenca del Aconcagua, conectando 
con la vertiente oriental y Mendoza. 
Igualmente, los valles centrales 
concentran un número importante de 
cementerios con entierros inkaicos, 
inclusive en ciudades tan importantes 
como La Serena o Santiago. 

En la zona, además, se levantaron pukarás 
en los cerros Aconcagua, Mapocho-
Maipo y Cachapoal, destacando los 
de Mercachas, Chena y La Compañía. 
Desde ellos se articularía el sistema de 
canales agrícolas y el culto a los cerros, 
con dos capaccochas emblemáticas 
de la conquista meridional: Aconcagua 
y El Plomo, primeras evidencias 
arqueológicas del culto imperial 
estudiadas científicamente en los 
Andes. Otras expresiones rituales, 
como en el cerro Trentren, aluden a la 
confluencia de poblaciones locales, 
inkaicas, diaguitas y mapuches.

La inclusión del Qhapaq Ñan en la lista de 
Patrimonio Mundial de la Unesco es un 
reconocimiento a la riqueza histórica de 
los países que albergan el camino inkaico 
pero, además, es una responsabilidad, ya 
que obliga a fomentar su investigación, 
identificación, registro, protección, 
conservación y puesta en valor. Y, sobre 
todo, a reestablecer las relaciones con las 
comunidades vivas asociadas, herederas 
y guardianas de este patrimonio.

El Estado chileno ha generado instancias de acercamiento 
con estas comunidades. Evidentemente, ha sido una tarea 
problemática para un país que no tiende a valorar su pasado 
y menos, su ancestría indígena o mestiza. Por lo mismo, 
este proceso de patrimonialización no logra abordar toda la 
complejidad del proceso, desde la evangelización extirpadora 
de las «idolatrías» andinas. En efecto, solo desde ahí se 
entiende que el camino del Inka sea visto por las comunidades 
desde una perspectiva que supera la monumentalización 
e interpela las nociones occidentales del patrimonio.

Lo anterior queda reflejado de manera explícita en ciertos 
relatos recopilados por el mismo proceso de declaratoria, 
donde los protagonistas señalan que: «Ahí [Taira] se sabía 
que era camino del Inka porque tenía piedritas por el lado, se 
veían tramos no más, pero claro, antes debió ser continuo… 
Si ya nadie lo usa, pero claro, dos líneas de piedras, eso es 
camino del Inka»;3 o que: «Ahí [Cupo] hay varios caminos y 
ese fue que le pusieron camino del Inka, pero ni se nota, se 
nota bien poco, eso es lo que le dicen camino del Inka».4 



124



125

El camino del Inka 
recorrió los Andes 

a lo largo de casi 
toda Sudamérica.

Vista desde el cerro 
El Plomo hacia el 
cerro Bismarck y 
cordón del Cepo. 

Fotografía de Jorge 
Marín, 2023.



126

Para un país con más de cuatro 
mil doscientos kilómetros de 
costa lineal, el mar es y ha sido 
el gran articulador del territorio, 
de su historia y con el mundo, tal 
como reza el himno patrio que 
ya cuando se escribe, en 1837, 
afirmaba que el mar prometía 
un «futuro esplendor». 

El océano 
Pacífico,  
de la Colonia 
a la República 
Rodrigo Moreno



127



128

de Magallanes al estrecho que lleva su 
nombre en 1520 o con la expedición 
de Alonso Quintero, quien llevó los 
pertrechos a Diego de Almagro en 1536 
costeando las bahías de Quintero y 
Valparaíso, pero con Pedro de Valdivia 
se convierte en el camino para alcanzar 
los confines australes y la conexión con 
Perú, evitando así el doloroso camino 
del desierto y de los Andes. Por ello, 
Valparaíso se estableció como puerto 
de Santiago en 1544,5 al igual que 
Coquimbo como puerto de La Serena, 
fundada en 1544 y refundada en 1549, 

El mar jugó un papel fundamental 
como fuente de subsistencia 

para pueblos originarios como los 
Changos en el norte,1 los Lafkenche en 
las actuales Regiones del Biobío y La 
Araucanía2 o los Huilliche de Chiloé.3 
En otros casos, el mar era nada menos 
que el espacio vital, como para los 
pueblos Chonos, Kawésqar y Yagán.4 

Con la llegada de los españoles en 
el siglo XVI también tuvo un papel 
importante. Ya antes había tenido 
relevancia, con la llegada de Fernando 



129

Representación 
de Francis Drake 
desembarcando en 
una costa de América 
meridional. Grabado 
de Pieter van der Aa, 
Leyden, 1706. 
Colección Biblioteca 
Nacional de Chile.

Tabla Geographica del 
Reyno de Chile. Grabado 
de autor anónimo. En 
Alonso de Ovalle (1646). 
Histórica Relación del 
Reyno de Chile. Roma. 
Colección Biblioteca 
Nacional de Chile.

y Concepción, fundada como ciudad y puerto en 1550.6 
Asimismo, la exploración marítima a cargo de Juan Bautista 
Pastene constató en 1544 la existencia de la bahía de 
Concepción, la isla Mocha y el río Valdivia, en cuya ribera se 
fundarían, en 1552, la ciudad y puerto del mismo nombre. 

Con el fin de conectar el estrecho de Magallanes con la 
gobernación de Chile, en 1553 la expedición de Francisco 
de Ulloa realizó la primera navegación oeste-este gracias al 
navegante Hernando Gallego, mientras que en 1557 Juan 
Ladrillero concretó la exploración del paso.7 Por otra parte, el 
descubrimiento de las islas Juan Fernández en 15748 significó 
el hallazgo de una nueva ruta por mar entre los puertos 
peruanos y el litoral central de Chile, particularmente Valparaíso, 
intensificando el comercio exterior con El Callao y Lima.

La presencia de piratas y corsarios representó algunos peligros, 
en especial desde la llegada de Drake a las costas de Chile 
en 1578,9 con puertos inicialmente indefensos.10 Por el sur, 
los puertos más australes eran Chacao y el fondeadero de la 
ciudad de Castro, en el archipiélago de Chiloé, incorporada en 
1567, y por el norte, dentro de los antiguos límites de Chile, 
Coquimbo. Arica era una referencia importante por ser, desde 
la segunda mitad de siglo XVI, el puerto que posibilitaba 
transportar la carga desde la gran mina de Potosí.11 

En el siglo XVII el mar acrecentó su 
relevancia estratégica para Chile. La 
rebelión mapuche de Curalaba en 1598 
significó la destrucción de siete ciudades 
entre Concepción y Castro, por lo que 
la conexión con el archipiélago solo fue 
posible por vía marítima, al igual que con 
Valdivia tras su reconstrucción en 1645, 
puesto que la conexión terrestre no era 
tan expedita por estar emplazada en la 
frontera sur de la guerra de Arauco.12

En aquella segunda mitad del siglo se 
fortificaron algunos puertos, como 
Valdivia, Concepción y Valparaíso, en 
respuesta a la presencia de naves 
enemigas.13 Incluso la isla Mocha, habitada 
por indígenas lafkenche, fue despoblada 
por los españoles en 1685 para evitar 
que pudiesen ayudar a sus enemigos. 
Asimismo, Antonio de Vea llegó al golfo 
de Penas y Pascual de Iriarte alcanzó la 
boca occidental del estrecho, ambos 
en 1676,14 precisamente para verificar 
que no hubiese ingleses en la región.



130

Durante el siglo XVIII, la red de conexión 
marítima se intensificó. La presencia de 
naves de comercio se hizo más frecuente 
y la periodicidad de las que iban a los 
puertos de Valdivia y Chacao aumentó 
significativamente.15 De igual forma, la 
actividad comercial en los puertos de 
Concepción y Valparaíso tomó mayor 
fuerza, en especial cuando a mediados 
del siglo XVIII se generalizaron los navíos 
de registro, sistema mercantil español 
que hizo que las costas de Chile fueran 
surcadas por naves que se comunicaban 
con España a través del extremo sur, en 
especial por el cabo de Hornos. Además, 
en la primera mitad del siglo XVIII llegaron 
naves francesas a la costa chilena gracias 
a las mejores relaciones de la Casa 
de Borbón, lo que facilitó que algunos 
navegantes visitaran las costas y puertos 
de Chile, como el científico Louis Feuillée, 
el ingeniero Amédée Frézier y el viajero 
Le Gentil de La Barbinais,16 entre otros. 

Pero el contrabando también arribó al 
Pacífico americano. Desde la bahía de 
Concepción, en particular Talcahuano, 

hasta Arica por el norte en el actual 
territorio chileno, fueron muchas las 
actividades ilegales que se hicieron por 
vía marítima por parte de comerciantes 
franceses, estadounidenses e ingleses, 
lo que afectó y preocupó sobremanera 
a la autoridad hispana.17 Asimismo, las 
islas Juan Fernández fueron un refugio 
ocasional de corsarios y piratas, por 
lo que en 1749 se decidió poblar y 
fortificar la bahía de San Juan Bautista o 
Cumberland en la isla Más a Tierra para 
consolidar el dominio hispano frente a 
la presencia naval británica, cuya flota a 
cargo del comodoro George Anson estuvo 
precisamente en la referida isla en 1741.18 
Sin embargo, el plan no tuvo un buen 
futuro, puesto que en 1751 se produjo 
un violento terremoto en Concepción 
junto con un maremoto que destruyó 
el poblado y el fuerte de Santa Bárbara. 
Asimismo, Concepción sufrió daños 
irreparables y en 1765 se decidió trasladar 
la ciudad desde la línea costera hasta la 
ribera del río Biobío. Con ello desapareció 
el puerto de Concepción, siendo 
reemplazado por Talcahuano, más al sur.19 

Isla Mancera, en la 
desembocadura del 

río Valdivia. 
Fotografía de Guy 
Wenborne, 2013.

Plano histórico de la antigua 
ubicación de Concepción 

—hoy comuna de Penco— 
antes de su traslado tras el 

terremoto de 1751. Particular 
planta de la ciudad de 

Concepción o Penco, 1712. 
Colección Biblioteca Nacional 

de Chile, Santiago.

Buques de la Primera 
Escuadra. Pintura de Thomas 

Somerscales, 1914.  En 
primer plano, el navío San 
Martín, la fragata Lautaro, 
la corbeta Chacabuco y el 

pequeño bergantín Araucano. 
Colección Comandancia en 
Jefe de la Armada de Chile.



131

Redes científicas  
en el Pacífico
También el Pacífico fue el articulador 
de las redes científicas en Chile en el 
siglo XVIII. Así, la expedición de Jorge 
Juan y Antonio de Ulloa realizó un gran 
trabajo cartográfico en los principales 
puertos de Chile en 1743 y 174420 y un 
buen reconocimiento de toda la línea 
costera, identificando fondeaderos 
y desembocaduras de ríos. Luego, 
en 1782 y durante casi dos años, la 
expedición de Hipólito Ruiz y José Pavón 
trabajó desde Concepción en el mayor 
esfuerzo de investigación botánica 
hasta entonces conocido en Chile.21

En esa misma década, en 1785-1786 
y en 1788-1789, una expedición 
española hizo el mayor reconocimiento 
geográfico del estrecho de Magallanes 
al mando de Antonio de Córdoba,22 
mientras que en 1790 la de Alessandro 
Malaspina llegó a las costas de Chile para 
reconocer por mar y tierra las riquezas 
naturales del país, así como su realidad 
etnográfica, política y cultural.23

Durante las guerras de la Independencia, 
el mar jugó un papel trascendental para 
concretar la emancipación definitiva. La 
formación de la Primera Escuadra nacional 
en 1818 por iniciativa de Bernardo 
O’Higgins fue crucial para confirmar la 
declaración de independencia en 1817 
y la victoria sobre los realistas en Maipú 
en 1818. En ese mismo año se fundó 
la academia de jóvenes guardiamarinas, 
futura Escuela Naval Arturo Prat, para 
fortalecer la presencia de Chile en el mar.

Con la Independencia llegó la libertad 
total del comercio y Valparaíso tuvo un 
crecimiento significativo puesto que 
allí se creó primero la aduana local en 
1820 y en 1831 la Superintendencia de 
Aduanas se trasladó desde Santiago 
a Valparaíso, confirmándolo como el 
puerto principal de la República.24



132

La República incorporó a la soberanía el 
estrecho de Magallanes y los archipiélagos 
australes gracias a la conexión marítima 
con el Pacífico austral y la fundación del 
Fuerte Bulnes en 1843 en el estrecho, 
así como al establecimiento en 1848 de 
la ciudad de Punta Arenas, por entonces 
la más austral del mundo. De igual forma, 
se tomó posesión de los archipiélagos 
oceánicos Juan Fernández, San Félix y San 
Ambrosio y Salas y Gómez, y en 1888, de 
acuerdo con la visionaria observación del 
abate Molina en 1782, la Isla de Pascua.25

La guerra contra la Confederación 
Perú-Boliviana permitió a Valparaíso 
consolidarse como el puerto más 
importante en el Pacífico Sur americano,26 
mientras que la Guerra del Pacífico 
(1879-1883) posibilitó una impensada 
expansión territorial al norte, anexionando 
las actuales regiones de Antofagasta, 
Tarapacá y Arica-Parinacota. Lo más 
significativo, fuera de la economía 

salitrera, fue la incorporación de los 
puertos de Antofagasta, Iquique y 
Arica, junto con otros puertos menores 
como Mejillones, Cobija y Tocopilla.

Para entonces, el poder naval de Chile lo 
había convertido en una potencia regional 
en el Pacífico americano meridional, 
no solo por su Armada, sino también 
por la actividad mercante.27 De hecho, 
con la economía del salitre los puertos 
del norte y sus respectivas ciudades 
tuvieron crecimientos importantes, y 
lo mismo ocurrió con Coquimbo en el 
siglo XIX. En cuanto a Valparaíso, vivió su 
mayor esplendor entre finales del siglo 
XIX y comienzos del XX, aunque un duro 
terremoto en 1906 golpeó severamente 
su pujante prosperidad económica. 

En el siglo XIX también existió un auge en 
la construcción naval de naves menores, 
con Chiloé y Valdivia como referentes. 
El caso particular de Valdivia tuvo tal 

grado de continuidad en la segunda 
mitad del siglo XX que se convirtió en 
uno de los centros de construcción 
naval más importantes de Chile hasta 
la fecha, con la empresa ASENAV como 
referente privado a nivel nacional.

Más al norte, el puerto de Constitución se 
convirtió en un referente en construcción 
naval en madera durante el siglo XIX y 
hasta las primeras décadas del siglo XX. 
Asimismo, Talcahuano continuó con su 
crecimiento en el siglo XIX, muy de la mano 
de la actividad pesquera y de los astilleros 
de la Armada que allí se instalaron gracias 
a la construcción del dique seco n.° 1, 
inaugurado en 1896. Más tarde, en 1924, 
se construyó el dique seco n.° 2 para 
albergar al acorazado Almirante Latorre, por 
entonces el buque más poderoso del Cono 
Sur americano.28 Talcahuano se transformó 
así en el epicentro de las reparaciones en 
Chile, así como en el astillero encargado de 
la construcción de naves para la Armada.



133

Hacia fines del siglo XVIII, 
el puerto de Valparaíso 
recibía embarcaciones 
de todo el mundo, 
convirtiéndose en una 
ciudad cosmopolita. Vista 
de Valparaíso. Pintura de 
Theodor Ohlsen, Valparaíso, 
1891. Colección privada.

Isla Robinson Crusoe vista 
desde el mirador Selkirk, 
con la isla Santa Clara 
al fondo. Fotografía de 
Gerhard Hüdepohl, 2008. 

Del siglo XX en adelante
Tras la Declaración de Santiago de 1952, Chile definió doscientas 
millas como zona económica exclusiva, con el Pacífico como 
fuente de riqueza presente y futura. Junto a ello, la declaración de 
soberanía sobre la Antártica Chilena en 1940, aspiración que se 
remontaba a los comienzos de la vida republicana,29 reafirmó al 
mar como articulador de una red de conexión hoy irrenunciable.

El puerto de San Antonio es hoy el principal en cuanto a 
movimiento de carga del país, con enormes perspectivas de 
crecimiento. Asimismo, se han desarrollado puertos en el golfo 
de Arauco y en la bahía de Quintero y otros —mineros— en 
el norte. Quedan desafíos pendientes como la ampliación del 
puerto de Punta Arenas y uno en isla de Pascua. En cuanto a 
Valparaíso, si bien perdió el liderazgo en movimiento de carga 
en el último cuarto del siglo XX, ha mantenido su importancia 
institucional como sede de la Armada de Chile, de la Dirección 
Nacional del Territorio Marítimo y Marina Mercante, del Servicio 
Nacional de Pesca y de la Dirección Nacional de Aduanas. Es 
decir, continúa siendo la capital marítima institucional de Chile.

 En suma, la actividad portuaria, junto con la pesca artesanal 
e industrial, el comercio exterior y el cabotaje nacional, 
la conservación del medio ambiente y la biodiversidad, la 
seguridad, el turismo y la recreación tienen como punto 
de conexión un océano Pacífico que riega las costas de 
Chile y, tal como presagiaba el autor del himno nacional, 
nos sigue prometiendo un futuro esplendor. 



134



135

Vista del puerto 
de San Antonio. 

Fotografía de Jorge 
Marín, 2019.   



136

A partir de la década de 1870, Tarapacá 
experimentó un proceso de cambio social, 
económico y cultural, después de pasar por 
un largo declive económico desde fines 
del siglo XVIII: «Esta crisis fue resultado, 
en gran parte, del agotamiento de los 
centros mineros y de la destrucción de las 
unidades productivas durante las guerras 
por la independencia».1 El testimonio de 
un empresario salitrero de origen inglés 
nos relata lo incierto de la minería del 
salitre hasta 1860, que no superaba a la 
tranquilidad que ofrecía la producción 
de los viñedos de Pica y Matilla.2 

Chile sale a 
los mercados 
mundiales:  
los ferrocarriles 
salitreros 
Sergio González Miranda1



137



138

A partir de dicha década se constató el 
primer boom industrial salitrero, con 

un número relevante de oficinas salitreras 
de máquina y la construcción de  tres 
ferrocarriles: el más septentrional unía 
el puerto de Pisagua con las salitreras 
próximas a Zapiga hasta Negreiros; el más 
central conectaba el puerto de Iquique 
con los cantones intermedios, siendo el 
destino principal La Noria y los ramales 
hacia Yungay y el sector de La Peña; el 
ferrocarril más austral estaba diseñado 
para cubrir la demanda de las salitreras del 
sur hasta Lagunas, pasando por Bellavista, 
aunque nunca estuvo operativo.3

Esas primeras líneas férreas de la 
minería del salitre siguieron trazados 
definidos por ingenieros, sin guiarse 
necesariamente por los antiguos 
caminos troperos, demostrando 
así que expresaban la modernidad 
técnica también en ese aspecto.

Wallerstein afirma que «a finales 
del siglo XVIII y principios del XIX se 
hicieron relevantes otros dos mercados 
adicionales para el consumo del hierro:4 
la maquinaria y el transporte».5  Serían 
los ferrocarriles los que «transformarían 
a la industria siderometalúrgica en 
la puntera de la economía mundial 
del siglo XIX».6 Hobsbawn, por su 
parte, denomina segunda fase de la 
industrialización al periodo que abarca 
desde 1840 hasta 1895, precisamente 
cuando comienza la construcción de 
los primeros ferrocarriles mineros en 
el norte de Chile,7 que coincide con el 
periodo de expansión de esta economía.8

Pese a que el transporte se realizaba 
mediante carretas procedentes 
del sistema colonial,9 con una gran 
especialización tanto respecto del tipo 
de animales como del tipo de faenas,10 
la expectativa hacia el nuevo medio de 
locomoción estuvo por sobre todo y su 
demanda alcanzaría los editoriales de 
los periódicos en la década de 1860.

Los ferrocarriles salitreros llegaron de la mano del uso del 
vapor en el proceso de lixiviación del nitrato de soda. El 
cachucho de hierro forjado con serpentines fue uno de los 
primeros indicadores del arribo del capitalismo a este territorio, 
transformando una minería preindustrial —con el sistema 
de Paradas—11 en una industria moderna. Ese proceso de 
elaboración industrial del salitre fue impulsado, entre otros, 
por un inglés llamado Jorge Smith, quien levantó las oficinas de 
máquinas Carolina y Nueva la Noria, incluyendo las caletas de 
embarque Junín y Molle, respectivamente.12 Como explicó James 
Thomas Humberstone,13 se trataba de un sistema con vestigios 
precapitalistas pero, especialmente después de la entrada en 
vigencia del sistema Shanks-Humberstone,14 llegó a ser una 
industria plenamente capitalista, a lo que se sumaba el dominio 
de este producto en el mercado internacional de los fertilizantes.



139

Arriba. Ferrocarril calichero, fotógrafo no identificado, 1915. 
Colección Museo Histórico Nacional.

Abajo. Carga de salitre granulado en vagones de 
ferrocarril, fotógrafo no identificado, 1920. 
Colección Museo Histórico Nacional.

Salar de Carcote, Región de Antofagasta. 
Fotografía de Tomás Munita, 2009. 

Facsímil de comprobante emitido por la  
Cia. de S. y Ferrocarril de Junín. Alto Junín, 1899.



140

El ferrocarril cambiará la forma de interpretar el territorio 
para siempre. Fue la base de muchos sueños empresariales, 
como el del minero boliviano José Avelino Aramayo, que 
quiso exportar minerales a través del puerto de Iquique 
hacia 1864 y a quien sucedió su hijo Félix Avelino Aramayo, 
diplomático (y minero) que entregó las bases al gobierno 
chileno de Germán Riesco para el Tratado de Paz y Amistad 
de 1904, con los ferrocarriles como pieza clave: permitirían a 
Bolivia gozar del cabotaje internacional y entrelazar las líneas 
bolivianas con las argentinas y las chilenas. Ya no serían 
útiles las «mulas pianeras», esos animales especializados 
para trasladar por la cordillera de los Andes esos objetos 
de cultura. La Colonia quedaba atrás definitivamente y con 
ella desaparecería el arrieraje. Un producto tan tradicional 
como la hoja de coca comenzó a viajar en el ferrocarril y fue 
exportada al puerto de Hamburgo, con destino a la industria 
farmacéutica. Comenzaron a aparecer puentes de hierro, 
como el Conchi, sobre el río Loa, y de madera, como el 
Lagarto, en un abra del cantón Huara. El imaginario ferroviario 
solo sería comparable con aquel de la chimenea industrial, 
expresado en el poema «Las pampas salitreras» de Clodomiro 
Castro,15 y se consolida en la década de 1860, cuando se 
discutieron diversos proyectos, la mayoría frustrados. 

[…] La máquina de Vapor realiza en 

nuestros días los mismos prodigios que 

la fábula atribuye a la melodiosa lira de 

Orfeo; porque, así como los primitivos 

habitadores de la tierra abandonaban 

sus rudas costumbres bajo la influencia 

irresistible de la armonía; así también, 

donde quiera que se deja oír el silbido 

estridente de la locomotora, se abre 

un ancho camino a la civilización […]16

La referencia literaria al mito griego no es 
extemporánea, pues la expectativa que 
emergió en Tarapacá hizo del ferrocarril      
uno de los mitos de la modernidad, una 
de cuyas características, según David 
Harvey, «es que constituye una ruptura 
con el pasado»,17 la cual se expresó con 
fuerza en esta provincia marginalizada y 
lejana, austral y fronteriza, conservadora 
y ensimismada, que vio en la conexión 
con los mercados internacionales 
una gran ventana a la modernidad. 



141

Viaducto Conchi en el río Loa, 
 a sesenta y ocho kilómetros de Calama. 
Fotografía de Guy Wenborne, 2012.

Mapa del ferrocarril y oficinas salitreras de 
Tarapacá, Chile, 1890. En Sir William Howard 
Russell (1890). A Visit to Chile and the nitrate 
fields of Tarapacá, etc., con ilustraciones 
de Milton Prior. Londres: J. S. Virtue.

Aviso de oferta de trabajo publicado en 
El Mercurio de Iquique el 5 de febrero de 1870.

Sería, finalmente, una compañía peruana 
llamada Montero Hnos. la que conseguiría 
un privilegio monopólico por veinticinco 
años en la construcción de ferrocarriles 
en Tarapacá, incluyendo cualquier línea 
férrea hacia Bolivia.18 Después de la guerra 
del Pacífico, el mito de la modernidad 
ferroviaria en Tarapacá se volvería tragedia 
producto de este inusual contrato,19 que 
se extendería al periodo chileno, cuando la 
compañía cambiaría de nombre, residencia 
y nacionalidad: The Nitrate Railways 
Company Limited, con oficina en Londres. 
Sus controladores ya no serían los 
hermanos Montero, sino el socio menos 

deseado: John Thomas North. La Nitrate 
se opondría a todo intento de construcción 
de otras líneas férreas, incluyendo a 
compañías de origen británico como 
Campbell, Outram y Co.20 y la Casa Gibbs.21 
La mayor tragedia fue no ver jamás ningún 
ferrocarril cruzar los Andes tarapaqueños 
en dirección a Bolivia, privilegio que sería 
finalmente para Antofagasta: el Tratado 
de Paz y Amistad entre Bolivia y Chile de 
1904, donde se acordó la construcción 
de un ferrocarril entre Arica y La Paz, 
sepultó toda esperanza de que alguno de 
los tantos proyectos ferroviarios entre 
Tarapacá y Bolivia se hiciera realidad.22



142

entre Bolivia y Chile,25 surgirían estaciones como Carmen Alto, 
Salinas, Pampa Central, Pampa Alta, Estación Baquedano, 
Desvío Buitre, Desvío Santa Rosa, Estación Sierra Gorda, 
Salinas Ramal, Desvío Peineta, Desvío Maipú, Estación 
Unión, La Placilla, Paradero La Noria, Paradero Solitario, Zona 
Longitudinal (estación Deseada), Paradero Ossa o Paradero 
Buitre. El cantón se llamaría Central o Bolivia. Un ramal también 
se internó en el cantón Aguas Blancas hasta Augusta Victoria, 
desde donde se proyectaría una línea hacia Argentina. 

Al sur estaban las ricas calicheras del Toco, que tenían un 
historia propia. Este cantón salitrero surgió a partir de una 
extraña licitación realizada por el Gobierno boliviano en 1876 
para beneficiar al gobierno del Perú a través de testaferros (Juan 
Gilberto Meiggs y sus socios, Charles Horsfall Watson y William 
Bush).26 Otra vez un gobierno entregaba amplias garantías a 
una sociedad para explotar salitre: «Durante veinte años el 
Gobierno de Bolivia no tendría derecho de explotar y exportar 
por sí o por expósita persona o para permitir a otra la explotación 
de salitre ni de caliche de los depósitos arrendados».27 Este 

Antigua estación de trenes 
de Sierra Gorda, entre 
Calama y Antofagasta. 
Fotografía de Luis 
Weinstein, 2022.

Arriba. Vista de las 
instalaciones de la Compañía 
Salitrera H. B. Sloman 
& Cía. junto al muelle 
de Tocopilla, ca. 1917. 
Región de Antofagasta. 
Colección Museo 
Histórico Nacional.

Abajo. Taltal. Bahía y muelle 
del ferrocarril, 1900. Postal 
impresa. Editor Carlos 
Brandt, Valparaíso. 
Colección Museo 
Histórico Nacional. 

En 1873 José Santos Ossa y Francisco 
Puelma, que se habían conocido en 
Iquique,23 lograron la autorización de 
Bolivia para que al año siguiente la 
Compañía Salitrera y Ferrocarriles de 
Antofagasta24 iniciara la construcción 
de la línea férrea entre el puerto de 
Antofagasta y Las Salinas. Estaban 
también allí —a través de sus 
representantes— la Casa Gibbs y 
Agustín Edwards, así como los socios 
menores Manuel Antonio de Lama, 
exsubprefecto de Tarapacá, y Milbourne 
Clark, cuyo nombre quedó estampado 
para posterioridad por la Milbourne 
Clark Co., antecesora de la Compañía 
Salitrera y Ferrocarriles de Antofagasta.

Con la línea férrea, que se transformaría 
en el primer ferrocarril internacional 



143

construcción del ferrocarril de Iquique a La Noria, también lo 
sería del taltalino. El 12 de marzo de 1880 fue aceptada la 
propuesta de Alfredo Quaet-Faslem (socio de Keating) para 
la construcción del ferrocarril de Taltal a las salitreras. Sin 
embargo, Quaet-Faslem le cedería el contrato a George K. 
Stevenson, empresario que inició la construcción en enero de 
1881. Nacería entonces The Taltal Railway Company Limited.
El siglo XX vería múltiples líneas férreas por todo el desierto 
de Atacama en un fenómeno dendrítico inimaginable. 
Los ferrocarriles salitreros consolidaron la presencia del 
Estado nación chileno en estos territorios, siendo el más 
emblemático el ferrocarril longitudinal de propiedad estatal. 
La segunda mundialización30 estaba plenamente desplegada 
en un territorio que en los siglos anteriores había sido 
definido eufemísticamente como un «despoblado». 

contrato se transformaría en una 
comedia. Durante la guerra del Pacífico 
el Gobierno peruano devolvió «los 
papeles del Toco» a los testaferros que, 
finalmente, pasarían a las manos del 
empresario inglés Eduardo Squire, quien 
construyó el ferrocarril que unió El Toco 
con el puerto de Tocopilla. Para ello, se 
constituyó en Londres la Anglo-Chilian 
Nitrate & Railway Company, Limited en 
1886 y Squire le vendió sus derechos 
al empresario alemán H. B. Sloman, 
verdadero impulsor de ese cantón.

La «fiebre del ferrocarril»28 también llegó 
a la zona salitrera chilena: Taltal, que 
estaba siendo cateada por salitreros 
experimentados venidos desde 
Tarapacá.29 Uno de ellos —Andrés 
Keating—, quien fuera testigo de la 



144



145

Oficina salitrera 
de Humberstone, 

Región de Tarapacá. 
Fotografía de Guy 
Wenborne, 2009.



146

La carretera Panamericana es una de las 
mayores infraestructuras viales en el mundo. 
Con cerca de treinta mil kilómetros, este 
sistema hace posible, en el papel, un viaje en 
automóvil entre Tierra del Fuego y Alaska, 
conectando prácticamente toda América. 
Desde que se proyectó, la Panamericana suscitó 
los mayores sueños de aventuras carreteras 
en el continente, que permitirían conocer 
todos los paisajes, desde los hielos del norte 
y del sur hasta las zonas tórridas o el Caribe, 
pasando por amplios terrenos agrícolas de 
clima mediterráneo, las serranías andinas 
y los llanos del norte de Sudamérica en un 
virtual compendio paisajístico americano.

La carretera 
Panamericana  
en Chile.  
Políticas, viajes, 
paisajes 
Rodrigo Booth



147



148

Pero lo cierto es que lo que entendemos 
habitualmente como la carretera 

Panamericana no es una única infraestructura 
internacional, sino más bien un proyecto de 
integración político, económico y cultural 
desarrollado bajo la égida de Estados 
Unidos. La carretera fue propuesta en la 
V Conferencia Internacional Americana, 
realizada en Santiago de Chile en 1923, 
como reemplazo del nunca desarrollado 
proyecto del ferrocarril Panamericano. La 
iniciativa buscaba promover la construcción 
de caminos en los países latinoamericanos 
a través de préstamos conseguidos en la 
banca estadounidense, con la intención de 
fomentar el comercio de los automóviles 
que se fabricaban en las fábricas de Detroit. 
Desde 1924 la Unión Panamericana organizó 
comisiones y congresos de carreteras 
donde técnicos, representantes de los 
clubes de automovilistas, industriales y 
banqueros discutieron sobre las mejores 
formas de financiar y construir caminos 
pavimentados, así como los métodos para 
homologar las prácticas automovilísticas, 
entre ellas el sistema de conducción por la 
derecha. En los congresos de Buenos Aires 
(1925) y Río de Janeiro (1929) se planificó 
la integración de los sistemas nacionales 
de vialidad y sus puntos de encuentro con 
las carreteras de los países vecinos, dando 
forma a la idea de la carretera Panamericana.1 
Junto con el ferrocarril Panamericano y las 
líneas aéreas Panagra y Panam, la carretera 
Panamericana fue una de las maneras de 
promover un cierto imperialismo mecánico 
estadounidense en Latinoamérica a través 
del transporte.2 Los resultados fueron 
dispares: por razones estratégicas, los 
caminos de América Central se aceleraron 
en la década del treinta para facilitar el 
acceso de Estados Unidos al canal de 
Panamá, mientras que en algunos países 
se demoraron, tomando la forma de una 
autopista de alta seguridad que recorre gran 
parte del territorio; en otros, en cambio, es 
una vía regional de cortas dimensiones y, 
en algunos casos, un camino de una sola 
calzada donde escasea el pavimento.



149

Sistema Panamericano 
de Carreteras, Chile. 
Publicado en Anesi, 1938. 
Colección Archivo 
Central Andrés Bello, 
Universidad de Chile.

Acercándose al paso de 
Uspallata en Chile, en la ruta 
de la carretera Panamericana 
entre Santiago y Buenos 
Aires, ca. 1930. Fotografía 
de Herbert C. Lanks. 
Bureau of Public Roads. 
Colección National 
Archives at College Park.

La primera carretera Panamericana en Chile
En Chile, la carretera Panamericana es un emblema para 
la historia de la vialidad en el siglo XX. Su concepción data 
de 1929, año del II Congreso Panamericano de Carreteras, 
donde la delegación chilena propuso que conectara con 
los límites con Perú y Argentina por el camino Longitudinal 
Norte y el camino internacional por Uspallata. 

La sección chilena, trazada en un mapa de la Dirección de 
Obras Públicas, en la práctica no era posible de recorrer 
completamente: el camino Longitudinal Norte conectaba 
Santiago con las provincias de Aconcagua, Coquimbo, 
Atacama y Tarapacá a través de una senda precaria que 
desaparecía al norte de la ciudad de Iquique. En 1930, el 
ingeniero Alejandro Lacalle efectuó un difícil viaje entre Iquique 
y Santiago, ida y vuelta, recorriendo cuatro mil quinientos 
kilómetros en 155 horas de conducción; lo describió como 
una senda imposible de distinguir del resto del desierto.  
La mayor parte del camino era de tierra, con apenas unas 

cortas secciones pavimentadas con 
salitre, sal o petróleo. Por largos trechos 
no había demarcaciones, indicaciones 
ni puentes para atravesar los lechos 
secos de los ríos. Lacalle recomendaba 
que el viaje lo hicieran al menos dos 
conductores, reforzar el estanque de 
combustible con una plancha de hierro 
para evitar roturas, cargar bidones de 
agua y bencina y practicar «la orientación 
astronómica» para ubicarse en la pampa 
desértica durante la noche.3 Solo en 
1931 fue posible completar ese camino 
para establecer una conexión carretera 
con el extremo norte del país, lo que 
requirió la construcción de grandes 
cuestas para atravesar las quebradas 
de Tana, Chiza o Camarones, barreras 
infranqueables para el ferrocarril.  



150

terremoto de 1939. Entre los resultados inesperados del sismo 
de Chillán, la Corporación de Reconstrucción y Auxilio propuso la 
rectificación y pavimentación del camino Longitudinal Sur, entre 
Santiago y Concepción, lo que permitió su consolidación desde el 
valle central de Chile en su parte más poblada, trazando la vía que 
vinculó pueblos y ciudades de la zona agrícola más fértil del país. 
Poco después, este camino sería continuado hasta Puerto Montt y 
desde allí hasta Quellón, al sur de la isla de Chiloé, que terminaría 
siendo el punto más austral de la carretera Panamericana en Chile.

Diez años más tarde y como parte del plan Serena impulsado 
por el gobierno de Gabriel González Videla para renovar su 
ciudad de nacimiento, se ejecutó la pavimentación del camino 
Longitudinal Norte entre Santiago y La Serena, con importantes 
infraestructuras como el viaducto de Amolanas, la obra de 
hormigón armado más grande en su tipo ejecutada en Chile. 
Esta vasta operación contó con el soporte económico de la 
banca estadounidense a través del Eximbank, lo que explica 
que este tramo fuera bautizado como carretera Presidente 
Roosevelt,5 aunque se conoce como «Panamericana norte». 

Los caminos Longitudinal Norte y Sur dieron forma a la idea 
de conexión de todo Chile. Esta obra adquiere su forma actual 
a partir de la década de 1960, cuando los gobiernos de Jorge 
Alessandri y de Eduardo Frei se abocaron al mejoramiento y 
pavimentación del camino que se convertiría, en la práctica, en 
el eje central de Chile, llamado desde fines de esa década «ruta 
5» y, en su punto cero en Santiago, simplemente «Norte-Sur». 

Izquierda. Auto detenido en 
la carretera Panamericana 

en Chile, ca.1930. 
El fotógrafo podría haber 

sido Thomas Harris 
MacDonald. Bureau 

of Public Roads. 
Colección National 

Archives at College Park.

Derecha. Huellas en el 
desierto, pavimentación 

del camino al norte de 
Chañaral, 1963-1964. 

Fotografía de Luis 
Ladrón de Guevara. 

Colección Museo 
Histórico Nacional.

Ilustración de la serie 
«Panamericana», revista 

Condorito n.º 34, junio 
de 1971. René Ríos 

Boettiger, Pepo. Gentileza 
World Editors Chile.

La capacidad del automóvil de remontar 
pendientes más inclinadas permitió llegar 
por tierra hasta Arica, desde donde se 
extendía un camino que continuaba más 
allá de la reciente frontera con Perú. 

A esta vía se sumó en esos años el 
camino internacional hacia Mendoza a 
través del paso internacional del Cristo 
Redentor, ruta de montaña que, pese 
a su dificultad, fue desde el inicio de la 
era del automóvil en Chile uno de los 
recorridos predilectos de los conductores, 
siguiendo la vía del ferrocarril Transandino, 
inaugurado en 1912. Hacia fines de la 
década de 1920, adquirían importancia 
pública el Automóvil Club de Chile y el 
Automóvil Club Argentino, entidades que, 
al mismo tiempo que promovieron la 
construcción de caminos, establecieron 
lazos de integración sudamericana 
mediante la práctica del turismo en 
automóvil: el Cristo Redentor fue el punto 
de encuentro de los automovilistas 
provenientes de Valparaíso, Santiago, 
Mendoza y de otras ciudades argentinas. 

Norte-Sur
En 1938 el ingeniero argentino Carlos 
Anesi, uno de los principales promotores 
del sistema panamericano de carreteras, 
publicó un mapa de la carretera 
Panamericana en Chile que incluía un 
ramal hacia Bolivia y la proyección hacia 
el sur del país.4 La propuesta comenzó 
a concretarse tras el III Congreso 
Panamericano de Carreteras, realizado 
en Santiago días antes del devastador 



151

La construcción a lo largo de todo el país de la carretera 
Panamericana en el Chile de los años sesenta tuvo una amplia 
difusión, que desembocó en diversas representaciones 
artísticas y populares. Entre los registros están las fotografías 
de Ladrón de Guevara, que documentó el mejoramiento de la 
vía en el desierto de Atacama, y la novela Ruta Panamericana 
(1980), del escritor nortino Mario Bahamonde, ambientada 
en un bus que hacía el recorrido entre Antofagasta y 
Santiago. Pero tal vez las imágenes más memorables son 
las que legó el caricaturista Pepo, quien dedicó una viñeta 
especial a la Panamericana protagonizada desde 1971 por 
Condorito. En los cientos de viñetas que llevan por título 
«Panamericana», Condorito figura como un solitario obrero 

de la construcción, ya sea realizando 
algún trabajo de pavimentación o 
pintando la línea blanca de demarcación 
que separa los dos sentidos de la vía. 
Si prestamos atención al conjunto 
de «Panamericanas», la carretera 
es siempre una obra inconclusa, en 
desarrollo permanente, que requiere, 
además de la construcción inicial, 
un trabajo continuo de mantención. 
Asimismo, la presencia de Condorito es 
ubicua: no sabemos dónde realiza su 
trabajo, se encuentra en todo lugar. 



152

A veces se distingue un paisaje nortino; otras parece el sur, 
porque se ven vacas pastando y algún volcán sureño. La mayor 
parte de las veces nos muestra un paisaje carretero en el valle 
central de Chile, donde se encuentran Pelotillehue, Buenas 
Peras o Cumpeo, los pueblos por los que circulan los personajes 
de la historieta. El lugar prominente que ocupa Condorito en la 
cultura visual chilena y latinoamericana hace pensar que esta 
visión de la carretera Panamericana puede ser la primera que 
los niños lectores tienen de esta obra de infraestructura.

La Panamericana hoy
Desde fines de la década de 1990 muchos proyectos 
de infraestructuras públicas de Chile comenzaron a ser 
concesionados. Estas operaciones permitieron mejorar 
materialmente las carreteras, al tiempo que las privatizaron, 
poniendo en duda la libertad de desplazamiento por los 
caminos, derecho alcanzado por los ciudadanos con la 
Independencia. Aunque la carretera Panamericana haya sido 
considerada una vía estratégica para el desarrollo de Chile, 
una arteria que comunica a gran parte del país y que permite 

conectar a Chile con los países vecinos,6 
se abrió a la propiedad de grandes 
empresas españolas, italianas, suecas o 
chinas. Esto incidió en su transformación, 
pasando de ser un camino de una sola vía 
en cada dirección, separada únicamente 
por una línea pintada, a convertirse en una 
autopista de doble sentido con barreras 
de contención. Esta moderna carretera 
Panamericana cambió la experiencia de 
los automovilistas, facilitó sus viajes y 
disminuyó los tiempos de desplazamiento. 
Aunque en las vacaciones o los fines de 
semana largos suele saturarse, lo cierto 
es que esta doble vía, que alcanza hoy 
en día de Caldera al canal de Chacao y 
que se extiende en magnos proyectos 
hacia el norte y Chiloé, no solo cumple 
con estándares internacionales exigentes, 
sino que además homologa la experiencia 



153

de la conducción y del viaje con la de 
carreteras en países más ricos. 

La carretera Panamericana en Chile 
es el lugar que recorren millones de 
personas para alcanzar sus destinos 
esperados en la costa, el norte o el sur 
cada verano. Asimismo, es el espacio 
que deben recorrer miles de conductores 
para llegar todos los días a sus lugares 
de trabajo o de residencia. También 
es usada con los fines más diversos, 
como el viaje de un padre con su 
hijo adolescente como copiloto de la 
novela Camanchaca, de Diego Zúñiga. 
El ensimismamiento del personaje se 
intercala con un viaje en automóvil por 
la Panamericana en dirección a Tacna, 
Perú, donde el protagonista, proveniente 
de una ciudad nortina, debe realizarse 
un tratamiento dental, tal como hacen 
muchos otros chilenos para poder 
pagar tratamientos médicos en el 
extranjero debido a la ausencia de un 
sistema de seguridad social en el país. 
La especificidad que consigna a la 
carretera Panamericana contemporánea 
como un sitio particular queda 
manifiesta en la obra de la artista visual 
Mara Santibáñez, quizá la mirada más 
sistemática y rigurosa para observar la 

Túnel Zapata, Mara Santibáñez, 
2019. Óleo sobre tela, 40 x 50 cm. 
Colección de la artista.

Tríptico volantines y cometas. 
Km. 28, Mara Santibáñez. Óleo 
sobre tela 300 x 150 cm, 2025. 
Colección particular.

Panamericana hoy. Santibáñez presta 
atención al camino en movimiento, que 
ella misma observa en el automóvil a 
través del parabrisas o por la ventana 
lateral de un bus en sus cotidianos viajes 
entre Santiago y Horcón, en la costa de 
la Región de Valparaíso. También le da 
sentido local, disponiendo elementos que 
son significativos a la hora de reconocer 
esta infraestructura: las plantaciones de 
paltos en el valle del río Aconcagua, las 
animitas con que los familiares recuerdan 
en Chile a las víctimas de los accidentes 
de tránsito, los tonos ocres de los 
pastizales de verano en las cercanías de 
Rungue, la vía férrea casi abandonada 
que corre contigua a la autopista, los 
paraderos de micros donde esperan los 
pasajeros que se dirigen a Santiago, los 
carteles negros que anuncian la venta de 
queso y pan amasado en una modesta 
caseta de madera, los coloridos volantines 
a la venta en los alambres de las cercas de 
un terreno, los neumáticos que anuncian 
la proximidad de una vulcanización, las 
banderitas comerciales que indican 
una posada de camioneros, los 
carteles de PF que adornan la carretera 
Panamericana y que todos los viajeros 
de Chile reconocen fácilmente. Esa es 
nuestra imagen de la carretera hoy. 



154



155

Ruta 5 Panamericana en 
el sector de Chañaral, 

desplegando un 
escenario de altitudes 

y contrastes de 
color en la distancia.

Fotografía de Gerhard 
Hüdepohl, 2017.



156

Cada mañana, miles de personas bajan corriendo 
las escaleras del metro de Santiago, apuradas 
por no perder el tren que las llevará al trabajo, 
a la universidad o de regreso a sus casas. Entre 
el bullicio de los andenes, la muchedumbre al 
interior de los vagones y la voz automatizada que 
anuncia la siguiente estación, pocos pasajeros se 
detienen a pensar que este sistema de transporte 
masivo fue, alguna vez, solo una idea. Como tantas 
otras grandes obras de infraestructura urbana, 
nuestro metro nació de los sueños colectivos de 
la sociedad santiaguina, que anhelaba vivir —en 
un futuro próximo— en una metrópolis moderna 
similar a las europeas o norteamericanas.

Tiempos y espacios 
metropolitanos.  
La red del metro  
de Santiago 
Marco González Martínez



157



158

Durante el siglo XX chileno, diversos 
modelos de modernización fueron 

debatidos y proyectados por gobiernos 
de distinto sello político, difundiendo 
entre los habitantes de la ciudad un 
repertorio relativamente homogéneo de 
expectativas de progreso y desarrollo. 
Sin embargo, como ocurrió en muchos 
otros países de América Latina, entre 
las autoridades y los profesionales 
encargados de materializar el proyecto 
Metro de Santiago existió una tendencia 
a confundir la construcción de 
infraestructuras con un avance social.1 Es 
decir, en dicha narrativa sus hipotéticos 
usuarios parecían ser olvidados, 
difundiendo una imagen de metrópolis 
moderna vacía de santiaguinas y 
santiaguinos, como si el progreso y el 
desarrollo solo fueran una cuestión de 
concreto, acero y velocidad, y no también 
un asunto de humanos y de humanidad. 

Excavación para la construcción 
del metro en la Alameda. 
Fotografía de Mario San 
Martín Mujica, 1971. 
Archivo Zig-Zag/Quimantú. 
Colección Museo Histórico Nacional.

Vista del encuentro de dos 
ferrocarriles del metro en el 
viaducto Santa Rosa, Santiago. 
Fotografía del Ministerio de Transportes 
y Telecomunicaciones, 2020.

Red de metro, líneas 
urbanas y suburbanas. 
Revista Auca, Universidad 
de Chile, n.º 27, 1975.

Planos y dibujos comunicaban entonces en un sinnúmero de 
informes técnicos los contornos de aquella idea de futuro. 
La imagen aséptica de una ciudad ordenada sin «micros» 
ni movilidad peatonal era el recurso simbólico utilizado 
para fortalecer el discurso de modernidad que circuló por 
mucho tiempo entre la opinión pública santiaguina.

Con el paso de los años, aquella imagen homogénea de 
modernidad comenzó a desdibujarse frente a una ciudad 
que continuaba extendiéndose hacia los cuatro puntos 
cardinales e incrementaba de manera acelerada su población. 
El metro de Santiago, hoy, luego de más de cincuenta 
años de servicio, ya no solo es considerado un símbolo 
de progreso físico, técnico y tecnológico, sino también 
un lugar de encuentro donde confluyen cotidianamente 
múltiples identidades y formas de habitar el espacio urbano 
capitalino. La heterogeneidad cultural que caracteriza en la 
actualidad a sus usuarios ha permitido desafiar aquel relato 
uniforme elaborado en el pasado, obligando a repensar la 
metrópolis no solo como una proyección idealizada, sino 
como un territorio vivo y en constante negociación entre 
memorias que buscan otros futuros, sus propios futuros.  



159

El trazado soñado,  
las líneas construidas
Se ha dicho que el diseño del trazado 
de los metros expresa las ambiciones 
colectivas y de largo plazo de una 
sociedad.2 En la experiencia santiaguina, 
tanto el trazado propuesto en los 
planes nonatos del urbanista Karl 
Brunner (1932) y el ingeniero Leopoldo 
Guillén (1952) como el proyectado 
por el Ministerio de Obras Públicas 
y Transportes (1968) tenían como 
objetivo conectar de manera rápida 
y eficiente a los habitantes de una 
«gran aldea» que se transformaba 
en «metrópolis masificada».

Las cinco líneas proyectadas en 1968 
para el metro de Santiago, tres de las 
cuales serían urbanas y dos suburbanas, 
fundarían el trazado soñado con el cual 
se esperaba unir en 1990 a las diecisiete 
comunas que componían el Gran 
Santiago. No obstante, las dificultades 
derivadas de la construcción de sus 
costosas infraestructuras, obras inéditas 
en una ciudad pobre y subdesarrollada 
como era nuestra capital, hicieron que 
el gobierno de Eduardo Frei Montalva 
(1964-1970) y el de Salvador Allende 
(1970-1973) contrataran créditos 
bancarios y asesoría técnica con el 
gobierno de Francia. De hecho, fue el 
propio poeta Pablo Neruda, quien se 
desempeñaba en 1972 como embajador 
en París, el encargado de gestionar 
más financiamiento para continuar la 
construcción de túneles y estaciones, 
ambas instalaciones de enorme poder 
simbólico para la materialización 
urbana de la vía chilena al socialismo. 

Tras el régimen militar instaurado el 11 
de septiembre de 1973 el proyecto del 
metro de Santiago fue violentamente 
alterado. La detención de trabajadores 
y funcionarios retrasó las faenas en 
ejecución; asimismo, los nuevos cuadros 



160

técnicos del régimen fueron facultados 
para cambiar, entre otros aspectos, el 
nombre de la estación Violeta Parra por 
estación San Pablo y el trayecto de la 
Línea 1 hacia el oriente, trasladando su 
estación terminal desde el sector de 
Vitacura hacia Escuela Militar. Para 1980, 
solo se habían construido dos líneas 
que cruzaban la ciudad, configurando un 
trazado de escasa cobertura territorial 
que no fue extendido sino hasta 1987 
con la incorporación de las estaciones 
Santa Ana y Cal y Canto en la Línea 2.

La frontera natural que el río Mapocho 
estableció a la extensión del trazado 
del metro de Santiago hacia el 
norte de la ciudad se mantuvo sin 
alteraciones hasta los inicios del siglo 
XXI, periodo de tiempo en el cual 
sus líneas fueron redireccionadas 
hacia las zonas más pobladas de 
la capital: Maipú y Puente Alto. 

A la construcción de la Línea 5 y Línea 4, 
se sumó con el tiempo la Línea 6, pero 
solo con la puesta en funcionamiento 
de la Línea 3 durante el verano del 2019 
fue posible retomar la secuencia lógica 
programada cincuenta años atrás, 
cuando la metrópolis buscaba ser un 
ejemplo de modernidad para el país.

Al observar el diagrama de la red 
actualmente en operaciones se puede 
constatar la extensión de sus líneas, las 
cuales se mantienen siempre rezagadas 
si consideramos el crecimiento de la 
metrópolis. Asimismo, el plano anuncia 
el programa de las futuras conexiones 
al interior de la capital, desde la Línea 
7, cuyo trayecto subterráneo unirá 
prontamente dos sectores no solo 
distantes geográficamente, hasta las 
zonas en blanco, espacios habitados 
que esperan con relativa paciencia 
la pronta llegada del servicio. 



161

Afiche del año de inauguración de 
Metro de Santiago de Chile. Autor: 
Jaime Escudero Sanhueza, 1975. 
Archivo de Gráfica Chilena, Biblioteca Nacional.

Un tren en movimiento pasa frente al mural 
de 233 metros lineales realizado en 2008 por 
Alejandro Mono González, compuesto por 92 
paneles en acrílico sobre tela que celebran el 
trabajo y la creatividad humana. Interior de la 
estación Parque Bustamante, Metro de Santiago. 
Fotografía del Ministerio de Transportes 
y Telecomunicaciones, 2020.  

la red fundacional, han sido desde su 
puesta en funcionamiento más que 
una infraestructura de transportes: 
también verdaderos microcosmos 
urbanos, al expresar la riqueza y 
complejidad de la vida metropolitana.  

Si bien el control del tiempo y de los 
desplazamientos que las estaciones 
imponen al cuerpo de sus usuarios sigue 
siendo hasta nuestros días una de las 
principales características de sus formas 
y diseños, la necesidad de transportar 
una mayor cantidad de personas se 
convirtió en un factor determinante 
al momento de proyectar las nuevas 
construcciones, cada vez más grandes 
y profundas. Luz artificial, escaleras 
mecánicas y ascensores, entre otros, 
son en ese sentido las tecnologías que 
orientan los trayectos al interior de 
estas verdaderas fábricas subterráneas, 
confeccionadas para acelerar la 
percepción del tiempo y espacio urbano.  

Vistas en dicha perspectiva, las 
estaciones del metro de Santiago son 
entonces una oportunidad para mezclar 
lo público y lo privado, al realizar una 
síntesis entre el mundo exterior de 
la superficie y el mundo interior del 
subsuelo urbano. Son, asimismo, más 
que un sitio de tránsitos y detenciones, 
al ser en propiedad aquello que el primer 
urbanismo denominó un espacio para 
transformar circulaciones, dado que 
reúnen en ellas diversas velocidades, tales 
como son las peatonales y las mecánicas, 
además de entrelazar distancias 
comunales con metropolitanas. Aquí la 
metáfora de la red cobra mayor valor. 
Las estaciones entendidas como nudos 
que se encuentran conectados con otros 
nudos a través de hilos que configuran 
un tejido coherente permiten capturar el 
flujo de personas que habitan y transitan 
cotidianamente nuestra capital. 

Las estaciones del metro 
de Santiago, microcosmos 
y fábricas metropolitanas
Las estaciones del metro de Santiago son 
un lugar de encuentro para usuarios y no 
usuarios. En ellas conviven una diversidad 
de personas que transitan de manera 
diaria a través de sus instalaciones, 
convirtiéndolas en un espacio preferente 
para reconocer aquello que el etnólogo 
Marc Augé denominó los «signos de 
alteridad inmediata».3 En sus andenes 
y mesaninas coexisten cotidianamente 
diversas culturas, hábitos, colores y 
olores que nos permiten reconocer la 
existencia de otros, superando con creces 
la función original para la cual fueron 
planificados: trasladar de forma masiva 
a las y los santiaguinos hacia sus lugares 
de trabajo. Así, estaciones como Ciudad 
del Niño, Toesca, República o Pedro de 
Valdivia, por solo nombrar algunas de 
las treinta y cuatro que conformaron 



162

Al mismo tiempo, se tornarían en un 
espacio privilegiado para reunirse con 
amigos, establecer encuentros casuales 
o sencillamente trasladarse hacia una 
actividad de la emergente oposición al 
régimen de Augusto Pinochet. Icónica 
es ya la portada del disco Pateando 
piedras, de la banda Los Prisioneros, 
cuyos integrantes, en dirección a 
la comuna de San Miguel, fueron 
fotografiados al interior de un vagón en 
movimiento en busca de esa identidad 
proletaria que intentaban simbolizar.

Años más tarde, con el retorno de los 
gobiernos democráticos, la rutina de 
trasladarse en metro bajo la metrópolis 
sería transformada con la inauguración 
de la Línea 5. Precedida por el recorrido 
que va desde la estación Santa Ana hasta 
Rondizzoni en la Línea 2, la experiencia 
de viajar a plena luz del día por el cielo 

Los Prisioneros posaron en el metro para 
la portada del álbum Pateando Piedras. 
Fotografía de Jorge Brantmayer, 1985.

Vía Suecia, túnel artístico que conecta 
las combinaciones de la línea 1 y la línea 

6 de la estación de metro Los Leones. 
Fotografía de Raúl Pinto Ávalos. 2025. 

Izquierda. Vista cotidiana del interior 
de carro de metro en viaje urbano. 

Fotografía de Jorge Marín, 2020.

Derecha. Rostros del Bicentenario, 
serie instalada en 2010 por el artista 

Guillermo Lorca, cuyos óleos a gran 
escala acompañan el tránsito cotidiano 

de miles de pasajeros en una de las zonas 
más transitadas de la red. Interior de la 

estación Baquedano, Metro de Santiago. 
Fotografía de Raúl Pinto Ávalos, 2025.  

Los viajes subterráneos, 
transformaciones en la 
cultura urbana santiaguina
Ya sea pensado como viaje metropolitano 
o colectivo, transportarse de manera 
subterránea fue un hito que transformó 
para siempre la cultura urbana de 
las y los santiaguinos. El primer viaje 
realizado por el metro de Santiago el 
día 15 de septiembre de 1975 entre las 
estaciones La Moneda y San Pablo marcó 
el momento exacto en que la capital 
chilena se inscribía dentro del selecto 
grupo de ciudades que contaban con 
su moderna tecnología de transporte 
masivo. En el continente antes lo habían 
hecho Buenos Aires (1913), Ciudad de 
México (1969) y São Paulo (1974). 

Las flamantes Línea 1 y Línea 2 
prontamente se convertirían en una 
imagen distintiva de la capital en el país. 



163

de la capital venía a entregar una fugaz distracción a los miles 
de pasajeros que utilizaban el servicio, quienes, bajo la crítica 
mirada de la agrupación musical Fiskales Ad-Hok, convivían a 
diario con «miradas amargadas de (…) adormilados zombis en 
el metro» («La mancha del Jaguar», 1998). A pesar de ello, los 
trayectos a oscuras o iluminados se extendieron hacia el sur de 
la ciudad con la Línea 4, incrementando el tiempo a bordo de los 
carros del metro y el espacio de su cobertura metropolitana. 

El metro de Santiago se ha conformado así en la principal 
red de las redes metropolitanas de transporte. Antes, 
infraestructuras como el alcantarillado y las tuberías de 
agua potable habían dominado el subsuelo de la ciudad; sin 
embargo, la importancia estratégica que tienen túneles y 
viaductos, estaciones e intermodales, andenes y vagones en 
la vida urbana contemporánea hace que sus materialidades 
se conviertan en un agente decisivo a la hora de producir y 
reproducir el espacio urbano capitalino. Aunque parezca una 
obviedad, el metro de Santiago ha construido una metrópolis y 
esa metrópolis sigue construyendo el metro de Santiago. 



164



165

El inmenso mural llamado 
Memoria visual de una 
nación, realizado con 

financiamiento del 
Banco Santiago, hoy 

Banco Santander, tiene 
mil doscientos metros 

cuadrados y fue realizado 
en 1996 por Mario Toral 

en óleo y acrílico sobre 
tela. Presenta un amplio 

recorrido visual por la 
historia de Chile, desde 
los pueblos originarios 

hasta los acontecimientos 
políticos del siglo XX.

Estación Universidad de 
Chile, Metro de Santiago. 

Fotografía de Raúl 
Pinto Ávalos, 2025.



166

Los humanos, a un cierto punto, fundamos 
asentamientos, pero nunca dejamos de 
migrar. Escapamos de realidades que nos 
vuelven la vida imposible: fenómenos 
climáticos insoportables, la falta de 
alimentos, la discriminación, la invasión de 
un ejército enemigo, la tiranía, la violencia 
circundante. Huimos del horror que amenaza 
nuestra existencia física, pero también 
de la rutina, de los límites de lo conocido, 
del estancamiento. Para seguir siendo o 
porque no nos basta con lo que somos. 

Cuando la aldea 
se vuelve frontera: 
sociedades ante  
el cambio
Patricio Fernández



167



168

Desde que los humanos salimos de África a poblar el 
planeta, unos cien mil años atrás, nuestro movimiento 

traslaticio fundó asentamientos que con el paso de las 
centurias olvidaron que venían de donde mismo. Unos 
avanzaban porque era el único modo de vida que conocían, 
pero esos desaparecieron. Perduraron un tiempo bajo 
la forma de comerciantes, hasta que se pudo ir y venir 
lo bastante rápido como para tener casa y regresar a 
ella con novedades de otros mundos. La mayoría lo hizo 
para dejar atrás experiencias horribles que después 
replicamos en distintos formatos al interior de cada pueblo 
y ciudad, obligando a otros al exilio. Otros salieron para 
prosperar, otros para conocer, otros para ser otros.

No solo llegaban extranjeros huyendo a sitios de los que sus 
nativos habían huido antes o huirían más tarde; también había 
invasiones: ejércitos provenientes de lugares donde las ansias 
de poder generadas en su interior ya no cabían, por lo que 
necesitaban dominar a otros. Individuos o Estados —muchas 
veces confundidos entre sí— que procuraron volver propio lo 

ajeno, ya sea empujados por la ambición 
o la amenaza de lo distinto, miedo harto 
justificado desde el momento en que las 
demás potencias en desarrollo podrían 
temer lo mismo, y adelantárseles. 

El asunto es que ninguno de estos 
cruces, sucedido por las buenas o 
por las malas, concluye con la total 
desaparición de alguna de las partes. 
Más bien se infiltran, así una se imponga 
sobre la otra. De este modo mutan las 
lenguas, las costumbres, los gustos. 
Las instituciones, las tecnologías, 
la arquitectura. La cocina, la ropa, el 
trato. Lo que se creía que solo podía 
ser de un modo encuentra alternativas 
insoslayables que unos abrazan y llaman 
«conocimiento», mientras que otros 
rechazan cegados por el amor propio.  



169

I
Nunca migró tanta gente al mismo 
tiempo en América Latina. Cerca de 
ocho millones han salido de Venezuela 
en algo más de una década. El colapso 
económico y político, luego de años 
de una apoteósica bonanza petrolera 
despilfarrada, detonó la fuga masiva. 
Huyeron y siguen huyendo de la inflación 
galopante y la falta de acceso a alimentos, 
medicinas y otros bienes esenciales; de 
la escasez de trabajo y la imposibilidad de 
obtener remuneraciones que les alcancen 
para solventar sus gastos básicos; de una 
altísima tasa de criminalidad —llegaron a 
tener 81,4 homicidios por cada cien mil 
habitantes en 2018, convirtiéndolo en 
uno de los países más violentos del 
mundo (hoy es 3,49)—; del descontento 
con un gobierno dictatorial y corrupto que 
persigue de manera arbitraria a quienes 
lo cuestionan; de la violación sistemática 
a sus derechos humanos; de la falta de 
expectativas y de la sensación de que 
ahí donde residen no cambiará nada.

Cuba vive desde 2021 la mayor ola 
migratoria de su historia moderna. 
Muy superior a la que se produjo para 
el Mariel en 1980 —con la que parte 
la película Caracortada, dirigida por 
Brian de Palma, guion de Oliver Stone 
y Al Pacino de protagonista— cuando, 
después de que un grupo de cubanos 
se refugiara en la embajada de Perú en 
La Habana, Fidel Castro mandó abrir 
el puerto de Mariel para que quienes 
quisieran irse pudieran hacerlo y cerca 
de ciento veinticinco mil personas —la 
inmensa mayoría jóvenes, trabajadores 
e intelectuales disidentes, pero 
también presos comunes y enfermos 
siquiátricos de los que Fidel aprovechó 
de deshacerse— colmaron todo lanchón 
disponible. Y más grande que para la 
Crisis de los Balseros en el año 1994, 
luego de que la caída de la URSS dejara 
a la Revolución sin recursos y otros 
treinta y cinco mil cubanos decidieran 
escapar de la isla arrojándose al mar en 
embarcaciones hechizas, construidas con 

Una familia haitiana en Las Caobas, una 
zona rural a dos horas de Puerto Príncipe. 
La falta de luz y agua potable, sumado a la 
escasez de comida y trabajo, han generado 
la migración de estas y otras comunidades 
por América Latina. Esta imagen ganó el 
premio Portrait of Humanity, en 2023. 
Fotografía de Fernanda Soto Mastrantonio, 2017.

Familias caminan durante meses en situación 
desesperada, dando cuenta de la ola 
migratoria que viven Chile y América Latina. 
Ruta internacional CH-15, Región de Tarapacá. 
Fotografía de Máximo Corvalán-Pincheira, 2022.



170

pedazos de muebles, restos de plumavit 
o cualquier cosa que flotara. No pocos 
fueron devorados por los tiburones.

A partir del año 2021, sin embargo, 
el éxodo asumió otra envergadura. 
Se calcula que entre 2022 y 2023 la 
población cubana cayó en cerca de 
un dieciocho por ciento, pasando de 
10,48 a 8,62 millones de habitantes. 
Estimaciones más catastróficas hablan 
de casi cuatro millones de migrantes en 
este período. A las carencias económicas 
y las restricciones políticas se sumó la 
pérdida de toda fe revolucionaria. Hoy la 
isla está prácticamente vacía de jóvenes.

Desde 2021, cuando fue asesinado 
el presidente Jovenel Moïse, pandillas 
armadas controlan amplias zonas de Haití, 

Niños y niñas pertenecientes 
al programa de malnutrición 
de Puerto Príncipe, Haití, 
reciben apoyo a través de 
alimento terapéutico y son 
acompañados y cuidados por 
voluntarias chilenas y haitianas 
a cargo del programa. 
Fotografía de Fernanda 
Soto Mastrantonio, 2016.

Una familia camina por la 
carretera entre Iquique y 
Colchane, dando cuenta 
de la compleja realidad 
migrante al norte del país. 
Fotografía de Máximo 
Corvalán-Pincheira, 2022.

causando violencia extrema, secuestros 
y desplazamiento interno de poblaciones. 
Si se suman los desastres naturales y 
la pobreza crónica que experimenta la 
primera república nacida tras una exitosa 
revolución de esclavos, no es difícil 
entender por qué decenas de miles de 
haitianos han decidido migrar en los 
últimos años. Se estima que desde el 
devastador terremoto de 2010, más de 
medio millón ha abandonado su país y en 
la actualidad aproximadamente una sexta 
parte de su población vive en el extranjero.

En Nicaragua el número de migrantes 
también ha roto todos los récords este 
último tiempo. Las protestas masivas en 
contra del régimen de Daniel Ortega y de 
su esposa, Rosario Murillo, detonadas 
en abril de 2018 fueron duramente 



171

de migrantes le genera al crimen organizado de la región 
ganancias que bordean los siete mil millones de dólares.

Pero así como la mayoría escapa hacia el norte, otros 
buscan más cerca un sitio en el que rehacer sus 
vidas. Desde que recuperamos la democracia y nos 
convertimos en uno de los países más prósperos y 
estables del continente, Chile ha sido uno de ellos.

II
Tras el golpe de Estado, Chile se mantuvo aislado del mundo, 
aunque más de doscientos mil exiliados testimoniaron su 
tragedia por infinitos rincones del planeta. Pinochet hablaba 
de las «influencias foráneas» como si fueran pestes. Todo lo 
malo venía de afuera. No llegaban las novedades literarias. 
Los lectores debíamos recurrir a las librerías de viejos. 
Antes de comenzar la película, proyectaban en los cines una 
sección llamada El mundo al instante, donde seguían dando 
noticias de la Segunda Guerra Mundial. Todos se vestían  
muy parecido. Estaban los pobres con rasgos mapuches 
y los ricos de facciones europeas, pero ni asomos de un 
oriental (salvo en un par de restaurantes chinos),  
un afroamericano (¡jamás vi un negro en Santiago!), ni  

reprimidas y dieron inicio a un clima 
de persecución política, violaciones 
a los derechos humanos y deterioro 
económico que ha forzado a cientos de 
miles de nicaragüenses al exilio. Entre 
2018 y 2022, más de seiscientos mil 
salieron del país, equivalente a cerca del 
nueve por ciento de la población. Solo 
en 2022 se fueron 328 443 personas.

El principal flujo migratorio latinoamericano 
tiende hacia Estados Unidos. México entero 
se ha convertido en una megafrontera 
que esta multitud de desesperados 
atraviesa colgando de los trenes, en buses 
y caminando. En el año 2018 se constituyó 
una gran caravana integrada por familias 
enteras, además de hombres, mujeres y 
niños solos, provenientes de los distintos 
países del Triángulo del Norte (Guatemala, 
Honduras y El Salvador), considerada la 
región más mortífera del mundo, para 
ayudarse mutuamente en el trayecto. 

Muchos de los provenientes de alguno de 
los países antes mencionados, tentados 
por testimonios que recogían en las redes 
sociales y en el boca a boca, se lanzaron 
a cruzar la peligrosa selva del Darién. De 
menos de diez mil personas que cada 
año osaban intentarlo hasta 2019, la 
cifra escaló a más de 133 000 en 2021, 
248 000 en 2022, y hacia 2023, las 
autoridades panameñas reportaron más 
de 520 000 migrantes peregrinando por 
esa geografía extremadamente hostil, en 
la que a las lluvias, los ríos y los montes 
que han imposibilitado la construcción de 
una carretera que conecte América del Sur 
con Centroamérica, se añade la impiedad 
de organizaciones delincuenciales (El 
Clan del Golfo) a cargo de administrar 
ese territorio al margen de los Estados 
colombiano y panameño. Varios cientos 
han muerto en el intento y las mujeres 
violadas suman números secretos 
y escalofriantes. Los pasos de esos 
dolientes han cimentado la calzada 
que ninguna ingeniería moderna fue 
capaz de concebir. El contrabando 



172

sitios. No pocos partieron al norte. Pasaron por Chile como 
una sombra ligera y misteriosa. No se supo que hicieran ningún 
mal y dejaron en la imaginación de los niños y de otras almas 
sensibles un silencio proveniente de lejos y repleto de fantasías.

La migración venezolana, la más grande de que este país 
tenga memoria, trajo mano de obra capacitada, intelectuales 
con roce internacional, emprendedores que han ayudado 
a agilizar la economía y una disposición al trabajo muchas 
veces fatigada por la costumbre en la población local. Para su 
desgracia y la nuestra, esta ola migratoria ha coincidido con 
la expansión del crimen organizado por todo el continente, 
de modo que con ella también llegó una criminalidad que 
no conocíamos. Si junto a Argentina y Uruguay éramos las 
excepciones del sur, hoy, cuando sus tentáculos venenosos nos 
rozan, cegados por el espanto, perdemos de vista lo demás.

Santiago ha pasado en muy poco tiempo de ser una ciudad 
lejanísima, con una sociedad provinciana, familiar y endogámica, 
a participar crecientemente de la hibridez de las metrópolis. 
Nada que se parezca todavía a la de las grandes, pero si se 
suma al asedio de nuestras fronteras físicas el contubernio 
virtual desarrollado en el mismo período, el impacto resulta 
difícil de administrar. Los miedos y las incertidumbres abundan. 

siquiera de algún otro pueblo originario 
del continente. Algo empezó a cambiar 
en el aspecto con el comercio de la ropa 
usada americana, pero la diversificación 
prosperó después, con el regreso de los 
exiliados y la llegada de los extranjeros.

A comienzos de los noventa, la cocina 
era muy rudimentaria. Casi no había 
restaurantes. El par de chinos antes 
mencionados y unos pocos más. 
Salvo un puñado de descendientes de 
españoles, italianos y palestinos, el resto 
no conocíamos el aceite de oliva. La 
democracia y el crecimiento económico 
atrajeron primero a los peruanos. Nos 
enseñaron que para hacer ceviche no 
es necesario desmenuzar al pescado ni 
dejarlo remojando en limón una noche. Los 
japoneses llevaron las cosas más lejos al 
proponer comerlos directamente crudos. 
Antes todo se recocía: los pescados, 
las carnes, las verduras, los tallarines. 

Después llegaron ecuatorianos y 
colombianos, aunque en mucha menor 
cantidad. Las colombianas, primero, 
generaron resistencia en las chilenas —
en Antofagasta las acusaron de distraer 
a sus maridos—, pero todo indica que 
terminaron contagiando su soltura. 
Añadieron nuevos sabores y ritmos. El traje 
azul o gris con corbata de los oficinistas 
nacionales varió poco, pero varió. 

Los haitianos comenzaron a llegar en 
2012. Aunque extraordinariamente 
discretos, su presencia en ciudades 
y pueblos no pasó desapercibida. 
Añadieron nuevos tonos al paisaje 
visual, sonoro y anímico. Aunque 
nunca le hicieron mal a nadie, antes de 
terminar esa década empezaron a irse. 
Los ahuyentó la xenofobia, la dificultad 
de obtener residencia legal, la barrera 
del idioma y la falta de reconocimiento 
profesional para conseguir trabajos, el 
estallido social, la pandemia y el relato 
más auspicioso de congéneres que les 
hablaban de una mejor vida en otros 



173

El concurrido restaurante Rincón 
Limeño, de la colonia peruana, 
ubicado en el caracol Bandera 
en pleno centro de Santiago. 
Fotografía de Jorge Marín, 2018.

Una muestra de la diversidad 
de productos alimenticios 
ofrecidos a la población migrante 
en el centro de Santiago. 
Fotografía de Raúl Pinto Ávalos, 2025.

Escena callejera espontánea que da 
cuenta de la gastronomía peruana 
en el Mercado Central de Santiago. 
Fotografía de Karol Moraes, 2019.

Clima perfecto para quienes confunden 
el orden con el autoritarismo, la virginidad 
con la pureza, la pureza con la bondad 
y la bondad con la ignorancia. 

Si la cocina de la abuela remite al calor de su 
regazo, la multiplicación de los ingredientes 
nos expone a un nuevo descampado. A ese 
sitio en que la cultura, además de herencia, 
es creación. Las democracias no apuestan 
por pasados remotos, sino por la capacidad 
de mutar, de volver propias las curiosidades 
crecientes y darles un marco de convivencia 
en el que nadie sobre y la mayor cantidad de 
búsquedas humanas encuentren su razón de 
ser. Decirlo hoy, cuando las furias identitarias 
ofrecen un refugio espurio, parece un 
despropósito, pero no es osado apostar 
a que mañana nos parecerá distinto. 



174



175

Colchane tiene poco 
más de mil quinientos 

habitantes, lo que hizo 
de la crisis migratoria y 

humanitaria algo más 
sorprendente: en algún 

momento en la localidad 
hubo más inmigrantes 

que lugareños. 
Fotografía de Máximo 

Corvalán-Pincheira, 2022.



176



177

IV.
Orientarse en  
la inmensidad

Desde el desierto hasta el cosmos, Chile se compone de paisajes 
donde la vastedad y la extensión predominan. Cielos, pampas, mares 
australes y hielos antárticos se convierten en escenarios en los 
que la orientación es una forma fundamental de conocimiento. Son 
relatos de comunidades y exploradores que aprendieron a habitar 
la inmensidad, trazando redes en la tierra y mirando las estrellas.



178

Las redes de Chile con la Antártica se remontan 
a comienzos del siglo XX, cuando un episodio de 
rescate y supervivencia unió definitivamente ambos 
territorios. En 1916, en plena Primera Guerra Mundial, 
el piloto chileno Luis Pardo Villalón zarpó desde 
Punta Arenas a bordo del Yelcho para rescatar a los 
veintidós náufragos británicos del Endurance, la nave 
del explorador Ernest Shackleton que había quedado 
atrapada entre los hielos del mar de Weddell. Tras un 
año y medio de penurias, los hombres alcanzaron la 
isla Elefante y solicitaron auxilio al gobierno chileno. 
Pardo, al mando de la pequeña escampavía, logró la 
hazaña de cruzar los mares antárticos y traerlos de 
regreso. Aquel acto marcó el inicio de una relación 
simbólica y material entre Chile y el continente blanco.

Antártica: 
redes de 
colaboración 
en el fin 
del mundo  
Paula López Wood



179



180

Durante las décadas siguientes, 
la Antártica permaneció en el 

inconsciente colectivo como el territorio 
de las grandes gestas heroicas: las 
travesías de Amundsen y Scott, la 
epopeya de Shackleton. Chile, pequeño 
en recursos, pero puerta geográfica 
hacia el sur polar, comenzó lentamente 
a sumarse a esa historia. En el verano 
de 1947, el país emprendió su propia 
aventura: la Primera Expedición Chilena a 
la Antártica, impulsada por el presidente 
Gabriel González Videla. Su propósito era 
llegar a las islas Shetland del Sur y fundar 
la primera base chilena en el continente.

La comitiva reunió a marinos, científicos, 
escritores y poetas: Francisco Coloane, 
Miguel Serrano, Enrique Bunster y el 
diplomático Óscar Pinochet de la Barra, 
futuro gestor del Tratado Antártico y 
director del Instituto Antártico Chileno 
(INACH). Entre los investigadores 

a bordo, el geólogo Carlos Oliver 
buscaba demostrar que las montañas 
antárticas prolongaban la cordillera 
de los Andes —los «Antartandes»—; 
Eusebio Flores recolectaba rocas y 
muestras de flora y fauna; y Humberto 
Barrera determinaba las características 
magnéticas de la Tierra en distintos 
puntos del territorio antártico.

Zarparon en diciembre de 1946 desde 
Valparaíso a bordo del buque Angamos 
y la fragata Iquique, recalando en Punta 
Arenas antes de enfrentar el temido paso 
de Drake. El mar de Drake les pareció un 
abismo de viento y agua, una frontera 
mítica donde la cartografía del siglo 
XVIII aún parecía dibujar monstruos 
marinos. Cruzarlo era internarse en la 
Terra Australis Incognita. Un mes después, 
los primeros témpanos aparecieron en 
el horizonte. La sensación, relatarían 
luego, fue la de arribar a otro planeta.



181

Arriba. Francisco Coloane (en segundo lugar, de derecha a 
izquierda) a bordo del transporte Angamos, junto a otros 
escritores, científicos y oficiales de la Armada y el Ejército 
de Chile, durante la primera expedición a la Antártica 
chilena. Fotografía de Esteban Scarpa Covacevich, 1947. 
Colección Archivo del Escritor Biblioteca Nacional de Chile.

Abajo. Óscar Pinochet de la Barra (con cámara 
fotográfica al cuello) en la primera Expedición 
Antártica Chilena, 1947. El diplomático participó 
activamente en la firma del Tratado Antártico. Parte 
del archivo fotográfico donado por Raúl Varela. 
Colección Catálogo INACH.

Atardecer en el estrecho Fildes, islas 
Shetland del Sur, Territorio Chileno Antártico. 
Fotografía de Cristian Donoso, 2017. 

La expedición quedó registrada en una película 
documental a color. En ella se ve a los tripulantes con 
abrigos largos y boinas, avanzando entre ventiscas 
hacia la planicie blanca, levantando con esfuerzo 
las estructuras de la futura Base Soberanía. Luego 
se les ve jugar un partido de fútbol sobre la nieve, 
posan como niños junto a lobos marinos, celebran 
el descubrimiento de un nuevo mundo. Sus rostros 
muestran orgullo, asombro y fragilidad: eran los 
primeros chilenos en habitar el silencio helado.

Un año más tarde se fundó la Base O’Higgins, y en 
1948 el propio González Videla se convirtió en el 
primer mandatario del mundo en pisar la Antártica. 
Su figura, envuelta en un traje blanco como de 
astronauta, quedó grabada junto a los elegantes 
pingüinos y banderas chilenas sobre el hielo. 



182

Aquellas expediciones consolidaron la presencia nacional 
y prepararon el camino para la firma del Tratado Antártico 
de 1959, que estableció la libertad de investigación 
científica y prohibió toda actividad militar o extractivista 
en el continente. Décadas después, el Protocolo de Madrid 
reforzaría su protección ambiental, transformando la 
Antártica en una reserva para la ciencia y la cooperación.

Con la creación del Instituto Antártico Chileno en 1963, la 
soberanía científica se convirtió en prioridad. Desde entonces, 
Chile ha liderado múltiples estudios geológicos, biológicos 
y arqueológicos en el territorio. Uno de los más singulares 
ocurrió en cabo Shirreff, donde el exinvestigador de INACH 
Daniel Torres halló un cráneo y un fémur femeninos que bautizó 
como Manolita. El descubrimiento abrió la hipótesis de que los 
pueblos originarios del extremo sur pudieron haber alcanzado 
la Antártica en sus expediciones de caza durante el siglo XIX.



183

La Base General Bernardo O’Higgins del Ejército 
de Chile, ubicada en la península Antártica, fue 

inaugurada en 1948 por el presidente Gabriel 
González Videla. Aquí pasan temporadas 

científicos y personal de la Armada realizando 
investigación en colaboración a otras bases. 

Fotografía de René Quinán, 2019. 
Colección Catálogo INACH.

Ernest Shackleton inclinado sobre el costado 
del Endurance durante la Expedición Imperial 

Transantártica. Fotografía de Frank Hurley, 1914. 
Colección Alamy Stock Photo.

En los alrededores de la base Yelcho, administrada 
por INACH, se encuentran importantes 

poblaciones de vegetación submarinas y terrestres 
que la vuelven un epicentro fundamental 
para la investigación científica antártica. 

Fotografía de Paula López, 2017.

También se llevaron a cabo otras 
investigaciones arqueológicas desde Chile 
en la Antártica, como la búsqueda de los 
restos del navío San Telmo, un buque 
español que en 1818, en ruta a Chiloé 
para rescatar a las tropas realistas, fue 
golpeado por una tormenta y arrastrado 
a los mares del sur y el paso de Drake, 
llevándolo a naufragar en las costas de 
isla Livingstone. Este hundimiento abrió 
nuevamente la tesis de que no habrían 
sido los ingleses quienes ocuparon 
la Antártica en primer lugar, sino los 
náufragos españoles del San Telmo. 

Ninguna de estas investigaciones llegó 
a concluirse, principalmente por falta de 
recursos para realizar las prospecciones 
submarinas. «Después de ir varias 
veces a investigar encontramos que 
había anomalías a cincuenta metros 
de profundidad, pero en ese momento 
no teníamos el equipo necesario para 
bajar tan profundo. Fue un sueño 
que quedó pendiente», cuenta en 

una comunicación personal Ricardo 
Jaña, quien estuvo presente en las 
tres prospecciones del naufragio.

Pese a la falta de resultados, estas 
investigaciones sí dejaron huella: la 
idea de la Antártica como un «poema 
viviente» o «continente del futuro», en 
palabras de Óscar Pinochet de la Barra, 
un territorio donde la colaboración 
humana prevalece sobre la competencia 
geopolítica. Sin embargo, ese ideal 
parece cada vez más amenazado por el 
cambio climático y la presión humana: 
hoy, el paisaje de las islas Shetland del 
Sur se asemeja más a un campamento 
militar que al continente luminoso de 
los relatos de mediados del siglo XX.

Por ejemplo, bahía Fildes luce con 
poca nieve, erosionada y sumamente 
intervenida. Está la base Escudero de 
INACH, la Villa Las Estrellas, la base 
Frei y, junto a la playa, los escombros 
de la gobernación marítima, que se 



184

incendió en 2018 y de la que lo único que 
quedó en pie es el busto del piloto Pardo, 
rescatista de la tripulación de Shackleton. 
También hay una iglesia ortodoxa 
llamada Bellingshausen, como la base 
rusa que tiene una pequeña tienda con 
souvenirs donde venden gorras, imanes 
de pingüinos y parches antárticos.

Actualmente, Chile mantiene nueve 
bases —militares y científicas— entre 
las islas Shetland y la península. Cada 
verano, INACH y la Armada organizan 
la Expedición Científica Antártica, 
que transporta a investigadores para 
llevar a cabo proyectos en glaciología, 
biología, paleontología, antropología 
y estudios del cambio climático. Las 
bases son, al mismo tiempo, nodos de 
una red internacional de colaboración 
científica. En lugares como la base 
Escudero o Villa Las Estrellas conviven 
chilenos, rusos, chinos y coreanos; 
los vínculos cotidianos entre ellos 
son la expresión más concreta de las 
redes multiculturales que sostienen la 
presencia humana en el continente.

Las redes antárticas se han ampliado 
hasta el Polo Sur, allí donde una gran 
esfera metálica y el monolito con las doce 
banderas de los países que suscriben 
el Tratado Antártico se erigen como 
señal de un continente de todos y, a su 
vez, de nadie. Aquí se construyó la base 
más austral de Chile, en el campamento 
base Patriot Hills, aledaño a los montes 
Elsworth, la cadena montañosa más 
elevada del continente helado, a 1084 
kilómetros del Polo Sur. El lugar se 
ubicaba en una zona de gran importancia 
geopolítica, ya que solo era reclamada 
por Chile y, además, disponía de una 
pista natural de hielo azul, un pavimento 
de adoquines translúcidos que permitía 
el aterrizaje de aviones con ruedas. 

Con el paso de los años, las altas temperaturas trajeron 
deglaciaciones y la pista poco a poco se fue llenando 
de grietas. A eso se le sumaron los fuertes vientos, que 
hacen imposible que los aviones puedan aterrizar. En el 
verano de 2014, Patriot Hills cerró para trasladarse setenta 
kilómetros al noroeste, a la que sería la base más nueva 
y moderna de Chile: la Estación Polar Científica Conjunta 
Glaciar Unión, que año a año recibe a científicos en esta 
base y en toda la península para apoyar investigaciones.

Desde allí, científicos de distintas nacionalidades realizan 
estudios sobre el hielo más antiguo de la Tierra. Uno de ellos, 
liderado por la glacióloga Inés Dussaillant, busca comprender el 
balance de masa del hielo y su impacto en el nivel del mar. «Cada 
año el frente del glaciar está más lejos y hay menos nieve —
relata Dussaillant—. Se forman grandes lagunas de agua por el 
derretimiento intensificado. El clima es cada vez más cálido y las 
precipitaciones, que antes eran nieve, ahora caen como lluvia.»



185

Hydrurga leptonyx (foca leopardo). 
Isla Booth, archipiélago Wilhelm, 
frente a la costa oeste de la 
península Antártica. Comúnmente 
conocida como la foca más 
agresiva y solitaria del mundo, un 
ejemplar de esta especie retoza 
junto al canal por el que navegó 
por primera vez el explorador belga 
Adrien de Gerlache en 1898.
Fotografía de Andel 
Paulmann, 2020. 

Estos cortes verticales o calicatas 
permiten recolectar muestras de 
nieve y así estudiar los efectos 
del cambio climático en el 
continente antártico. Fotografía 
tomada en las cercanías de 
la Estación Polar Científica 
Conjunta Glaciar Unión, 2021. 
Colección Catálogo INACH. 

Estas observaciones son cruciales para 
entender el futuro del planeta. Si la 
Antártica se derritiera completamente, el 
nivel del mar aumentaría cerca de sesenta 
metros, transformando radicalmente 
la geografía del planeta y sus 
asentamientos humanos. En ese sentido, 
la ciencia antártica no solo estudia el 
hielo: observa el tiempo y el porvenir.

El desafío actual no es construir más 
bases ni expandir la soberanía, sino 
garantizar que este continente siga 
siendo un espacio para la paz y el 
conocimiento. Las redes antárticas 
son, en esencia, redes de cooperación: 
vínculos entre científicos, marinos, 
artistas y exploradores que trabajan 
en condiciones extremas para 
preservar la vida y comprenderla. En 
ellas se entretejen culturas, idiomas y 

disciplinas, recordándonos que el hielo 
—esa materia aparentemente inmóvil— 
también es una forma de movimiento.

En 2046, el Tratado Antártico deberá 
ser nuevamente ratificado. Será 
una oportunidad para reafirmar el 
compromiso con un continente que, 
aunque parece remoto, determina buena 
parte del equilibrio climático global. La 
Antártica, más que un confín, es un 
espejo de nuestras interdependencias. 
Desde el rescate de Shackleton hasta 
las mediciones satelitales actuales, la 
historia de Chile en estas latitudes ha 
sido un continuo tejer redes: de ayuda, 
de ciencia, de humanidad. En el límite 
del mundo, esas redes siguen vivas, 
sosteniendo el delicado hilo que une a 
los seres humanos con la vastedad de 
hielo del extremo sur del planeta. 



186



187

La Estación Polar 
Científica Conjunta 

Glaciar Unión, ubicada 
a 1080 kilómetros del 
Polo Sur, es el primer 

asentamiento nacional 
emplazado al interior del 

círculo polar antártico 
y tiene como objeto 

realizar investigaciones 
científicas avanzadas 
que miden el impacto 

del cambio climático, así 
como otros fenómenos 

medioambientales. 
Fotografía de René 

Quinán, 2019. 
Colección Catálogo 

INACH.



188

Un fantasma recorre el mundo: es el 
fantasma del fin del mundo. A través 
de los canales, bosques y estepas, 
puentes de mar, lenga y coirón, el 
espectro se mueve en libertad, sin 
restricción de movimiento. Esta es la 
historia de Tierra del Fuego, cercenada 
por el alambre, y de sus espectros que, 
como el viento, siguen hablando.

La Tierra de los 
Fuegos imposibles 
Alberto Harambour



189



190

Hay tierras que se olvidan, costas 
que pasan desapercibidas 

ante nuestros ojos, paisajes que 
se pierden en la memoria o cuya 
emoción reencontramos tarde, mal o 
nunca. No sucede así con Tierra del 
Fuego. Para quienes han conocido de 
cerca este territorio, es imposible no 
volver a él. Incluso de oídas reviste 
algún significado que, como señaló 
Hammerschmidt, corresponde 
«menos a una entidad geográfica 
que a un concepto sociocultural», 
un mosaico socioecológico mayor, 
con formas cambiantes y planicies 
idénticas por miles de años.1 
Regresando o no, no se sale de allá: 
la experiencia no termina de cobrar 
forma definida, permanece espectro.



191

Uno
Distante y fantasmagórico, este territorio fue hiperdescrito por 
viajeros de toda calaña: bucaneros y comerciantes, misioneros de 
distinta denominación, militares de todos los grados, asesinos de 
cualquier tipo, contrabandistas de animales, etnólogos, colonos 
y burócratas, cartógrafos y naturalistas, agentes de imperios 
diversos. Todos ellos componen una voz saturada: hombres en 
tránsito que escribieron más sobre esa Tierra que de cualquier 
otra región de Argentina o de Chile. Evasiva por naturaleza y 
cultura, a fines del siglo XIX ambos países se simplificaron la 
vida trazando en un mapa una recta norte-sur, delimitación 
contra natura entre Estados que apenas conocían la zona.

Donde hay relatos que totalizan la historia susurra el viento 
de la duda, en voces bajas: son los testimonios de quienes 
han habitado la Tierra del Fuego durante miles de años y 
que recién vienen apareciendo, escritos gracias a palabras 
recuperadas sin mediación.2 Todos dicen: existimos. Para 
quienes olvidamos que todo lo que alguna vez comenzó 
tiene historia, ellas dicen: si existieron, existirán.

Esta fotografía de un grupo de 
selk’nam caminando a orillas de 
una playa ventosa de Tierra del 
Fuego es de los pocos registros 
conocidos que retratan una escena 
espontánea de su movilidad. 
Charles W. Furlong, 1905. 
Colección archivo fotográfico 
patrimonial Centro de 
Estudios del Hombre Austral, 
Instituto de la Patagonia, 
Universidad de Magallanes.

Tierra del Fuego ha inspirado a 
viajeros y exploradores hasta 
el día de hoy. Sus primeros 
habitantes humanos caminaron 
por estas planicies hace más 
de ocho mil años. Tierra del 
Fuego, sector Río Grande. 
Fotografía de Guy Wenborne, 2016.

Dos
1830. Tras el viaje por las antípodas que 
lo convertiría en científico fundamental, 
Charles Darwin concluyó que Tierra del 
Fuego era un territorio inútil y carente 
de límites en el tiempo. Escribe:

Las llanuras de la Patagonia pasan 

frecuentemente ante mis ojos; sin 

embargo, todos las consideran 

miserables e inútiles. Sólo pueden 

describirse con caracteres negativos 

[…] ¿Por qué, entonces, y el caso no 

me es exclusivo, estos áridos yermos 

se han grabado tan profundamente 

en mi memoria? […] Debe ser en 

parte debido al campo libre de acción 

para la imaginación. Las llanuras de 

la Patagonia son ilimitadas, pues 

son difícilmente transitables y, 

por lo tanto, desconocidas: llevan 

la marca de haber perdurado, 

como ahora, durante siglos, y 

no parece haber límites para su 

duración en los tiempos futuros.3

Algo parecido escribió cincuenta años 
después su lector, el semibritánico y 
también muy citado William Hudson: 
el territorio, decía, «tiene un aspecto 
de antigüedad, de desolación, de paz 
eterna, de un desierto que ha sido 
desierto desde antiguo y que continuará 
siendo un desierto por siempre».4

Ambos se equivocaron: el desierto 
no era tal, y su aparente inutilidad 
tampoco iba a durar mucho.

Tres
Tierra del Fuego fue colonizada hace muy 
poco: hasta donde sabemos, solo diez mil 
años han pasado desde que las primeras 
familias exploraron la isla, tejiendo una 
red de caminos por sus pampas, mientras 
que en el sinfín de islas de más al sur las 
familias pioneras se habrían establecido 
hace apenas seis mil años,5 sorteando 
en canoas de corteza los mares bravos. 



192

El nombre actual de la Isla Grande y 
del archipiélago es nuevísimo y le fue 
asignado desde lejos. Navegantes 
hambreados, de otras tierras, hablantes 
de varias lenguas extrañas, apreciaron 
desde el estrecho (al que también 
darían nuevo nombre) los humos que 
—supusieron— calentaban la tierra 
fría de quienes allí vivían hacía miles 
de años. A los habitantes del norte 
los llamaron patagones, y a su tierra, 
Patagonia. El canal fue llamado, más 
tarde, de Magallanes, y la tierra al sur, 
isla o continente, quedó como de los 
fuegos, mientras que sus habitantes —
no vistos— como fueguinos. Casi todos 
los nombres que reconocemos hoy 
para la zona fueron pronunciados en los 
últimos quinientos años por extraños, 
hombres de imperios lejanos. Nombres 
imaginados desde lejos, desde el mar. 

Otros andaban mucho antes a pie 
sobre las estepas del norte y los 
bosques del sur de aquella Tierra. Esas 
gentes vivieron otra memoria, en su 
maritorio-territorio eterno. Fueron miles 
de años de comunicación sin límites 
por «puentes de agua»;6 en que los 
«fueguinos» intercambiaron saberes, 
sangres e historias en encrucijadas de 
caminos marinos y terrestres plurales.7 
Por alguna razón que desconocemos, 
algunos pueblos decidieron hacer 
sus historias por medio del navegar, 
del cabalgar o del caminar. 

Hay quienes dicen que las familias 
de a pie de la Isla Grande la llamaban 
Karukinka o Troyuská, y las canoeras, al 
sur, Onaisín. Eso se dijo por escrito,8 que 
fue la única forma que fue quedando 
de saber, y así supimos poco y mal. 
Angela Loij, mujer selk’nam nacida 
alrededor del año 1900, le habló a la 
antropóloga francesa-estadounidense 
Anne Chapman sobre el nombre de estas 
tierras. Ella incluyó sólo un párrafo de ese 
testimonio en su libro Fin de un mundo:

Karukinka, esa tierra que está por allá 

lejos. Sí, esa es karuk. Estaría junta 

la tierra, sí, porque estaban cazando 

guanaco esa gente, venían unas 

cuantas familias y llegarían donde 

estaba la tierra, creo [en] aquellos 

tiempos, años, siglos ya. Quedaron 

aislados ahí. Por un terremoto habrá 

sido que quedaron aislados en esta 

tierra. […] Quedaron, hasta que 

aumentaron mucho. Sí, mucha gente. 

Ahí quedó karuk, sola sí. Karuk.9

Dice la ciencia que no hubo tal gran 
terremoto que separara el estrecho 
de la isla, que aquellos a quienes 
llamamos selk’nam no quedaron 
aislados y que siempre pudieron verse 
con los que habitaban el continente. 

El único cataclismo en Tierra del Fuego 
se produjo recientemente, hace tan solo 
ciento cincuenta años, cuando una política 
de exterminio progresista estuvo a punto 
de erradicar a todo mamífero nacido en 

este territorio para dejar campo libre 
para las ovejas, fabricando un commodity 
para Gran Bretaña: lana, primero; carne, 
después. Entonces ocurrió la división 
entre la historia y la prehistoria en Tierra 
del Fuego, nombre que los novísimos 
conquistadores asignaron a los miles de 
años de experiencias previos a la llegada 
de ovejas, período de guanacos sin dueño 
ni alambrados ni fronteras. Sin historia, 
sin propiedad y sin Estado, que sólo 
juntos llegaron a existir.10 Todo lo que 
le faltaba a Tierra del Fuego llegó en la 
década de 1880 con nombres ajenos. 

Según la epístola de Maximiliano 
Transilvano al arzobispo de Salzburgo 
(1523) en la que relata —de oídas— la 
expedición liderada por Magallanes-Elcano 
al estrecho, el bautismo de la Isla Grande 
fue simple. Así narra el suceso, ocurrido 
el mes de noviembre de 1520: «Nunca 
vieron en la costa a seres humanos. Sin 
embargo, una noche fue vista una gran 
cantidad de fuegos, sobre todo por la 



193

A fines del siglo XIX e inicios del XX los selk’nam sufrieron 
el despojo de su territorio y una matanza por parte de 
estancieros y el Estado de Chile que acabó con su forma 
de movilizarse y habitar, dando paso a alambrados y 
estancias de ovejas. Charles W. Furlong, 1907. 
Colección archivo fotográfico patrimonial Centro 
de Estudios del Hombre Austral, Instituto de la 
Patagonia, Universidad de Magallanes.

Este mapa presenta la región del extremo sur de 
América y la ocupación que a fines del siglo XIX tenían 
los pueblos Yagán, Kawésqar y Selk’nam. 
Mission Scientifique du Cap Horn (1882-1883).

parte izquierda, por lo que deducen que han sido vistos por 
los habitantes». De ese modo habría nacido el nombre actual. 
Lucas Bridges, el «tercer blanco nativo» de esa Tierra, escribió 
que «sin duda» el nombre se refería a humos de canoeros, 
que advierten de la presencia de extraños quemando ramas 
verdes de negro humo ante el peligro que viene de afuera.11

Por trescientos años, sin embargo, los habitantes de la Isla 
Grande no supieron los nombres que los extranjeros daban 
a sus tierras y a sus mares, desde lejos o desde las orillas. 
Adentro no había peligro y en los contornos los navegantes 
eran escasos. Todos los canales, todos los caminos, seguían 
abiertos al movimiento. Hasta que llegaron las primeras 
expediciones del Almirantazgo británico, la que haría célebre 
a Darwin y a los yaganes, especialmente a los que secuestró, 
midió, calculó, rebautizó y describió para facilitar la navegación 
de vapores que daría vida al mayor imperio de la historia. 



194

Pocos años después de Spears, el 
ingeniero chileno Álvaro Donoso fue 
comisionado para materializar el pueblo 
de Porvenir, en tierras de Gente Grande, 
Tierra del Fuego, y convertir fantasías 
cartográficas en hitos demarcatorios 
interestatales. Con veinte años 
de conquista ovejera persistía la 
resistencia de «los naturales» y las 
comunicaciones entre las estancias 
eran imposibles: «No existen caminos 
en la región», indicaba, en los bosques 
había que abrirse paso tumbándolos 
mientras en la estepa «se hace el 
tráfico en cualquiera dirección», con el 
único obstáculo de los alambrados. Su 
misión consiguió instalar una veintena 
de hitos; los alambres de púa entre 
Argentina y Chile solo obstaculizaron 
el tránsito después, tendidos por 
las propias estancias para delimitar 
sus secciones en uno u otro país.13 

La ovejería modificó para siempre 
la vida nómada de los caminantes 

originarios de Tierra del Fuego. 
Estancia Cameron en la sección 

Russfin, en Tierra del Fuego, Chile. 
Fotografía de Tomás Munita, 2013.

Las representaciones de comunidades 
indígenas en postales y libros 

fueron recurrentes para mostrar 
lo exótico de estos pueblos al 

mundo extranjero, muchas veces 
con errores al nombrarlos. 

Fotografía de Jorge Allan, ca. 1918. 
Colección Biblioteca Nacional de Chile.

Cuatro
Periodista de un diario de Nueva York, 
John Spears fue uno de los primeros 
estadounidenses en recorrer la Isla Grande. 
En su libro narra un suceso ocurrido en la 
primera estancia en instalarse allí, llamada 
Gente Grande. Cuenta que, debido a una 
resistencia indígena que les mataba las 
ovejas a los estancieros, estos contrataron 
a un misionero para que intentara 
«civilizarlos». Siendo imposible, la estancia 
encargó hombres y rifles Winchester: «A 
partir de entonces, la propagación de 
las ovejas, la expansión de las cercas de 
alambre de púa y la matanza de indios 
continuaron juntas de manera muy alegre, 
para todos salvo para los indios». Como 
en Australia y Texas, decía el cronista, 
en Tierra del Fuego «el ovejero terminará 
por arrinconar [a los indios] extendiendo 
sus alambrados, y el exterminio 
vendrá».12 Para unos el fin del mundo, 
para otros el nacimiento de la historia. 



195

Cinco
Darwin se equivocó mal. Los yaganes no se 
comían a las viejas, como aseguró. No eran 
seres miserables y abyectos, por cierto. Y el 
«campo libre de acción para la imaginación» 
terminó pronto cruzado por alambrados y 
recorrido por ovejeros-asesinos a sueldo. 
En otras observaciones aportó al éxito del 
imperio. Su expedición sugirió la posibilidad 
de introducir ovejas en Malvinas, que justo 
entonces Gran Bretaña ocupó, y esas ovejas, 
rebalsando ese archipiélago, invadirían 
Patagonia y Tierra del Fuego.14 Esa expedición 
también sentó las bases de la Pacific Steam 
Navigation Company, que uniría el Pacífico 
sur americano con el Atlántico noreuropeo. 
Con esta nueva red transoceánica, en 
dos décadas se acabarían las historias de 
miles de personas, condenadas a la no-
historia. Los extranjeros serían tildados 
de pioneros, y los llamados naturales, 
convertidos en extraños o fantasmas. 

«El triunfo fue del alambre», según cantó Carlos di Fulvio 
(1969) para la Patagonia norte. Contra el nomadismo, la 
sedentarización; contra la trashumancia indígena, el tráfico 
de a; contra los «pueblos sin historia» y sus memorias, 
la historia. Cronológicamente, la principal periodificación 
en Tierra del Fuego es AO/DO: antes de la Oveja/
después de la Oveja: todos los caminos transitables, 
primero; diagnóstico de inexistencia de caminos, luego, 
cuando se erigen las fronteras de la propiedad. 

Un fantasma recorre el mundo: es el fantasma del fin del 
mundo, y la historia de Tierra del Fuego, cercenada por 
el alambre, bien podemos ubicarla al comienzo de ese 
final como señal de lo que no fue. Si el fin del mundo dio 
inicio al actual, habrá que escuchar entonces las voces 
saturadas que hablan de inmensas circulaciones y redes 
intercontinentales. Pero sobre todo, aquellas que apenas se 
escuchan, que susurran: «Existimos». Si hay alguna idea para 
retrasar el fin de mundo que comenzara entonces,15 viene 
de pensar la existencia anterior al alambre, y urgentemente 
la posterior. No se puede capturar al viento, pero habla. 
Como un espectro antiguo de nuevas turbinas. 



196



197

Si bien para muchos 
Tierra del Fuego 

vive en el imaginario 
colectivo como reflejo 

de lo vacío y lo remoto, 
los descendientes 

del pueblo Selk’nam 
reclaman la memoria 
de sus antepasados 

y nos cuentan una 
historia de vida que 

está muy lejos del 
relato de la extinción. 

Tierra del Fuego, 
carretera sector Cullen. 

Fotografía de Guy 
Wenborne, 2023.



198

Los navegantes no dejan huellas 
de su paso, apenas unas estelas 
que se desvanecen muy rápido en 
la superficie del mar. Sus últimas 
pisadas desaparecen en la playa 
desde donde partieron y aparecen 
nuevamente en cualquier otra, a 
días, semanas, meses de distancia.

Las redes 
invisibles: 
exploradores 
polinesios 
navegando 
hacia el sureste 
José Miguel Ramírez



199



200

Los  antecesores de los polinesios 
necesitaron mucho tiempo 

para conquistar el océano Pacífico, 
avanzando gradualmente en dirección 
sureste. Les tomó siglos desarrollar las 
tecnologías y los conocimientos para 
moverse en el mar de manera segura 
y eficiente. Inventaron el catamarán, la 
embarcación más marinera de la historia, 
aprendieron a registrar sin brújulas ni 
bitácoras las direcciones asociadas al 
movimiento de docenas de estrellas 
y a descifrar el comportamiento de 
las aves, las mareas y los vientos.

Hace unos mil años, cuando en América 
Central estaba terminando la hegemonía 
teotihuacana y en el área andina 
perdían influencia los grandes Estados 
Tiwanaku y Wari, en el centro del océano 
Pacífico se instalaban los polinesios. 

El escenario marítimo
Mientras buscaban lugares para 
asentarse de manera permanente, 
los viajeros debieron trasladar hasta 
los extremos del océano Pacífico las 
plantas y animales de su tierra de 
origen, en Asia. Había pescadores y 
recolectores de productos del mar. 
También había sociedades cuya 
base era la horticultura intensiva de 
tubérculos como el taro y el ñame. 

Las primeras sociedades de la 
Polinesia estaban estructuradas 
de manera no igualitaria, con 
jefes especialistas en diferentes 
conocimientos científicos, rituales 
y técnicos, tales como sacerdotes, 
guerreros, constructores de canoas de 
madera y de monumentos de piedra, 
pescadores de alta mar y agricultores. 

Los europeos que recalaron en 
Rapa Nui a finales del siglo XVIII 

advirtieron la importancia del 
mar para los rapanui y dejaron 

registro de sus embarcaciones. 
Canoa de Isla de Pascua, 1786. 

En Milet-Mureau, M. L. A. Voyage 
de La Pérouse autour du monde. 
Publié conformément au decret 

du 22 avril 1791 et rédigé. París. 
Colección Biblioteca 

Nacional de Chile.

En Mata Ngarau, en la cima del 
volcán Rano Kau, bajorrelieves de 

hombres-pájaro parecen mirar hacia 
el océano y a los islotes cercanos, 
Motu Kau Kau, Motu Iti y Motu Nui. 

Fotografía de Guy Wenborne, 2016.



201

Navegando hacia el sureste, 
¿cuál podía ser el límite?
Los datos arqueológicos del poblamiento 
del Pacífico desde Asia apuntan a Taiwán 
como el lugar de origen de los pueblos 
austronésicos hace cinco mil años. Dos 
mil años después, dejando atrás a sus 
vecinos de la Melanesia, se encontraban 
a las puertas de lo que se convertiría 
en una nueva tradición cultural, en el 
territorio que llamamos Polinesia: las islas 
de Tonga y Samoa. La colonización del 
núcleo central de la Polinesia tomó mucho 
tiempo: los archipiélagos de las islas Cook 
y de Tahiti se habrían poblado recién hace 
mil años, y desde allí, las islas Marquesas 
y Hawaii en el norte, Mangareva, Pitcairn y 
Rapa Nui hacia el sureste, y Nueva Zelanda 
al suroeste. En esos treinta millones de 
kilómetros cuadrados se encuentran 
más de mil islas, de donde viene el 
nombre Polinesia («muchas islas»). 

Durante algún tiempo, los diferentes 
grupos dispersos en esa enorme red 
mantuvieron algún grado de contacto. 
Los polinesios reconocen un origen 
común en un lugar mítico: Hawaiki, que 
se representa como un pulpo cuyos 
ocho tentáculos conectan las islas más 
importantes y que tiene su expresión 
física en Raiatea, al noroeste de Tahiti. 
Durante mucho tiempo, los polinesios 
rindieron tributo a sus antiguos 
dioses en el Marae Taputapuatea, el 
centro ceremonial donde se reunían 
periódicamente los principales 
líderes, sacerdotes y navegantes de la 
Polinesia, incluyendo representantes 
de Rapa Nui, para la mantención de 
los lazos simbólicos y genealógicos.

Hasta hoy, los polinesios reconocen 
una identidad común que se expresa en 
su lengua y una variedad de elementos 
de la cultura material e inmaterial. 
Las redes que formaron en el océano 
Pacífico deben ser de las más complejas 
y cada vez se conocen más detalles 
de sus frenéticos movimientos.

Maestros de la navegación
Los conquistadores del maritorio más extenso del planeta 
fueron colonizando tres enormes áreas geográficas 
que con el tiempo se diferenciaron en términos 
socioculturales: Micronesia, Melanesia y Polinesia.

El instrumento básico para navegar eran unas frágiles pero 
eficientes canoas de balancín (vaka ama): simples troncos 
ahuecados, sin quilla, que necesitaban un estabilizador 
lateral. Con el tiempo, unieron dos cuerpos y generaron un 
espacio que les permitía llevar a docenas de personas y 
cientos de kilos de carga. Esos catamaranes eran mucho 
más ágiles que los barcos europeos de su época.

Era fundamental conocer las corrientes, los vientos y la 
astronomía. Cada noche, los maestros de la navegación 
debían registrar la posición de docenas de estrellas y en 
el día debían observar las corrientes, los cambios en el 
oleaje, los vientos, las aves que podían indicar la cercanía 
de tierra firme. Ese conocimiento estaba reservado para 
quienes demostraban condiciones excepcionales y, 
más allá de las capacidades técnicas, estaban poseídos 
por el mána, la mística de un poder espiritual.



202

En el hemisferio sur, la circulación de las corrientes muestra 
un patrón circular en contra del reloj, dejando a Rapa Nui 
aislada en el centro. En esas condiciones, haber encontrado 
esa isla minúscula, a dos mil kilómetros al este de Pitcairn, 
debe haber sido un milagro. Los exploradores que a lo 
largo de generaciones buscaron nuevas tierras hacia el 
este, un lugar seguro donde asentarse, debieron pasar de 
largo muchas veces. La tradición rapanui habla de la isla de 
Hiva, desde donde los ancestros tuvieron que emigrar para 
escapar de las subidas del mar que diezmaban a su pueblo.

Algunos exploradores no volvieron; los tres hijos de 
Taanga fueron convertidos en los islotes del extremo 
suroeste de la isla, hasta que el sueño de Haumaka les 
mostró el camino hacia Te Pito o te Kainga. El gran jefe 
Hotu Matu’a envió a siete exploradores y un par volvió 
para contar del hallazgo que los salvaría de la catástrofe. 
Entonces comenzaron los preparativos para trasladar a 
cientos de personas, plantas y animales. El nacimiento 
del primogénito del ariki Hotu Matu’a al desembarcar 
en Anakena marcaría simbólicamente el inicio de una 
nueva era, a miles de kilómetros de su tierra ancestral. 

Huellas del cruce transpacífico
Hace aproximadamente mil años, el 
camote —originario de Sudamérica— 
llegó a la isla de Mangaia, en las Cook, lo 
que constituye una prueba arqueológica 
indiscutida de contacto transpacífico. 
Su presencia solo puede explicarse por 
transporte humano en canoas, y su 
nombre, kumal en protoquechua, guarda 
similitudes con los términos kumá en 
Rapa Nui y kumara en Nueva Zelanda. Por 
mucho tiempo, esta fue la única conexión 
segura entre América y Polinesia. Sin 
embargo, recientes hallazgos en Rapa Nui 
revelaron almidón de otros tres tubérculos 
sudamericanos (mandioca, achira y un tipo 
de taro) en filos de cuchillos de obsidiana 
del siglo XIII, lo que sugiere un contacto 
directo entre navegantes de Polinesia y 
las costas tropicales de Sudamérica.

A pesar de ello, no existen pruebas 
concluyentes de la llegada de 
pueblos americanos a Polinesia ni de 
asentamientos polinésicos en tierra firme 
americana. Una posible excepción podría 
estar en el sur de Chile. Desde principios 
del siglo XX se han documentado cráneos 
con rasgos morfológicos polinésicos 
en isla Mocha y análisis recientes han 
identificado características propias 
de ese fenotipo también en Tunquén. 
Uno de los hallazgos más significativos 
fue un esqueleto con dichos rasgos 
acompañado de un toki kura de piedra 
verde, objeto de gran simbolismo.

Además, existe un conjunto de paralelos 
culturales entre el mundo mapuche y 
el polinesio. Estos incluyen la forma de 
ciertas armas (como las wahaika maoríes y 
las clavas mapuche), hachas ceremoniales 
colgantes similares a las kura pounamu de 
Nueva Zelanda y técnicas de navegación 
como las canoas cosidas, presentes 
en Polinesia y excepcionalmente entre 
los Chumash de la costa californiana y 
en Chiloé. También se han identificado 
posibles préstamos lingüísticos entre 
el mapuzugun y el rapanui, incluyendo 



203

palabras como toki, pichi/iti iti y kuri/uri uri, 
así como coincidencias en prácticas como 
la umanga/minga y el calendario agrícola 
vinculado al solsticio y las Pléyades.

Pese a estos paralelismos, muchos podrían 
ser desarrollos independientes o coincidencias 
culturales. No obstante, en 2007 se halló ADN 
polinésico en huesos de gallina recuperados 
en un conchal prehispánico en Arauco. El 
análisis, liderado por Elisabeth Matisoo-
Smith, reveló una posible introducción del 
ave por navegantes provenientes de las 
islas del Pacífico hacia los años 1300-1400. 
Aunque el hallazgo ha sido debatido, abrió 
una línea de investigación prometedora.

La evidencia sigue siendo fragmentaria, 
pero plantea la posibilidad de contactos 
esporádicos y bidireccionales a 
través del Pacífico, revelando redes 
invisibles que entrelazan territorios 
distantes del hemisferio sur.

El cielo estrellado sirvió a 
los navegantes polinésicos 

para orientarse en la 
inmensidad del Pacífico. 
Ahu Tongariki, Rapa Nui. 

Fotografía de Guy Wenborne, 2014.

Rapa, remo doble, de uso 
tradicional en danzas ceremoniales. 
Alude a la larga tradición navegante 

del pueblo Rapanui. Autor: Tomás 
Tuki Tepano. Madera, 185 x 31 cm. 

Colección Museo Chileno 
de Arte Precolombino.

Los registros de las expediciones 
europeas del siglo XVIII 

muestran escenas bucólicas, 
reflejo del romanticismo propio 

de los navegantes más que 
de la realidad de la isla y sus 

habitantes. Isleños y monumentos 
de Isla de Pascua, 1786. 

En Milet-Mureau, M. L. A. Voyage 
de La Pérouse autour du monde. 
Publié conformément au decret 

du 22 avril 1791 et rédigé. París. 
Colección Biblioteca 

Nacional de Chile.



204

anual de la Armada, que asumió la 
administración directa entre 1953 y 1966.

Desde el siglo XVIII, los rapanui habían 
conocido a exploradores y balleneros de 
distintas naciones: holandeses, españoles, 
franceses e ingleses. Pero entre 1862 
y 1864, las expediciones esclavistas 
diezmaron a la población, dejándola 
reducida a solo ciento diez sobrevivientes 
en 1877. En ese contexto, el aislamiento 
por lepra tuvo un impacto devastador. 
Se documentan al menos doce intentos 
de escape en embarcaciones precarias; 
varios fueron trágicos, pero algunos 
lograron llegar hasta las islas Cook, a 
cinco mil kilómetros de distancia. 

Con la apertura al turismo en 1967, Rapa 
Nui comenzó a recuperar y ampliar sus 
redes exteriores. Surgió la noción del 
«pasaporte Rapa Nui», una identidad 

Vaka Ama es una de las competencias 
del He ‘ã’ati Tau’a Rapa Nui, competencia 

de triatlón que se realiza cada año en 
la celebración de la Tãpati. Hasta hace 
algunos años se realizaba en las aguas 
del cráter del volcán Rano Raraku. Hoy 

se lleva a cabo en Hanga Roa Otai. 
Fotografía de Nicolás Aguayo, 2008.

Rapa Nui o Isla de Pascua, plano 
levantado por Policarpo Toro (1888). 

Cortesía Servicio Hidrográfico y 
Oceanográfico de la Armada (SHOA).

Redes transpacíficas 
entre Chile y el Pacífico 
en tiempos modernos
Un dato poco conocido es la existencia 
de redes comerciales que, en la primera 
mitad del siglo XIX, conectaban Valparaíso 
con Australia a través de Tahiti. La relación 
era tan fluida que en la década de 1830 
el peso de plata chileno se convirtió en la 
principal moneda de intercambio en Tahiti.

Este vínculo tuvo un nuevo momento 
decisivo en 1888, cuando Rapa Nui 
fue incorporada a la soberanía chilena. 
El capitán de la Armada de Chile, 
Policarpo Toro, recibió el apoyo del 
presidente Balmaceda para negociar la 
anexión. Antes, debió viajar a Tahiti para 
resolver los derechos de una sociedad 
comercial francesa con propiedades 
en la isla y compensar a la misión 
católica que había abandonado sus 
instalaciones tras un conflicto con el 
antiguo administrador Dutrou-Bornier, 
quien provocó una diáspora de más 
de doscientos rapanui hacia Tahiti.

Una vez resuelto el conflicto, Toro 
regresó a Rapa Nui y firmó el «acuerdo de 
voluntades» el 9 de septiembre de 1888. 
En ese viaje también volvió Ure Potahe 
—bautizado como Nicolás Pancracio— 
junto a su esposa Elizabeth Rangitaki, 
de las Tuamotu. Su descendencia daría 
origen al linaje Pakarati, influyente hasta 
hoy en la vida cultural rapanui. Nicolás 
fue, además, referente principal de la 
Iglesia católica local por muchos años. 
Sin embargo, el retorno desde Tahiti trajo 
también la lepra a la isla, lo que justificó 
el enclaustramiento casi total de su 
población hasta la década de 1960. 

Tras la revolución de 1891, la isla fue 
arrendada a la compañía británica 
Williamson & Balfour, que la transformó 
en una hacienda ovejera. Durante 
décadas, el contacto con Chile continental 
se limitó a los viajes esporádicos de 
la empresa y al barco de instrucción 



205

que permite a los isleños circular con 
soltura por el mundo. En paralelo, Rapa 
Nui dejó de ser un destino inaccesible 
para los chilenos continentales, 
muchos de los cuales hoy residen en 
la isla junto a extranjeros. La identidad 
polinésica se mantiene viva mediante 
prácticas culturales como la Tapati 
Rapa Nui —una fiesta comunitaria 
que se prepara durante meses— y 
la participación en competencias de 
canotaje o festivales artísticos del 
Pacífico, como el celebrado en Honolulu 
en junio de 2024, donde asistió una 
delegación de más de cien rapanui.

Desde el punto de vista de la navegación 
ancestral, hacia mediados del siglo XX 
gran parte del conocimiento tradicional 
se había perdido. Los catamaranes 
solo existían en museos europeos y las 
técnicas de orientación por estrellas, 
olas y vientos eran casi desconocidas. 
En los años setenta, un grupo de 
hawaianos fundó la Polynesian Voyaging 
Society para impulsar su recuperación. 
Gracias al maestro Mau Piailug, originario 
de Satawal (Micronesia), lanzaron en 
1975 la Hokule’a, un catamarán que 
marcó el renacimiento de la navegación 
tradicional, y desde entonces han 
navegado extensamente por el Pacífico. 

Mientras tanto, una red contemporánea 
comenzó a entrelazar los extremos del 
Pacífico sur: comunidades maoríes y 
mapuche han empezado a compartir 
conexiones que, más allá de lo político, 
evocan vínculos profundos. En 2022, un 
equipo maorí que filmaba en el Museo 
de Concepción quedó profundamente 
impresionado al encontrarse con 
un chemamull. La emoción fue 
inmediata: una posible resonancia 
espiritual entre imágenes ancestrales 
como los moáis de Rapa Nui y los 
guardianes mapuche del sur de Chile.

Moa toke he tangata. 



206



207

Según la memoria 
oral rapanui, Hotu 
Matu’a y su familia 

habrían desembarcado 
en Anakena, dando 

inicio a la historia del 
pueblo Rapa Nui. Vista 

aérea de Anakena, 
Ahu Nau Nau y Ahu 

Ature Huki, Rapa Nui. 
Fotografía de Nicolás 

Aguayo, 2010.



208

Una o más veces al año los llameros y sus 
llamas cargueras emprenden expediciones 
entre las tierras altas de los Andes y diversas 
zonas de producción. Desde Huamachuco, 
en Perú, hasta Antofagasta de la Sierra, en 
Argentina, transportan artículos producidos 
en su comunidad u obtenidos a lo largo del 
trayecto para intercambiarlos por bienes no 
disponibles en su lugar de origen. La tarea recae 
en la unidad doméstica, específicamente en 
el cabeza de familia, y supone la generación 
de excedentes almacenables, transportables 
e intercambiables. Requiere, por una parte, 
de la llama como animal de carga, además de 
costales para trasladar los productos, sogas 
para amarrar la carga y cencerros para la llama 
líder de la recua; por otra, necesita de senderos 
troperos y paskanas para pasar la noche, 
incluyendo lugares con forraje, agua y leña 
a lo largo de la ruta. Precisa, además, de una 
adecuada información acerca de la producción 
en los diferentes lugares de la travesía.1 

Las huellas  
del llamero  
y sus recuas  
en el desierto  
de Atacama 
José Berenguer



209



210

Los viajes no están exentos de peligros y en ocasiones 
pueden presentarse roces o disputas.2 Dado que en los 

Andes la tierra y sus recursos pertenecen a las divinidades, 
los llameros celebran ceremonias a la Pachamama y a los 
espíritus de los cerros a fin de asegurar el éxito de las 
expediciones o agradecerles por los favores ya concedidos.

El tráfico de caravanas en el pasado
Este tipo de movilidad prehispánica se denomina «tráfico de 
caravanas», palabra que viene del persa karawan o kãrvãn y que 
significa  «fila de animales de carga», refiriéndose a las tribus 
nómadas que cruzaban los desiertos de África y Asia en camello. 
Con esta acepción la palabra fue introducida en la arqueología 
del desierto de Atacama hace medio siglo.3 Algunos estudiosos 
conjeturan que el tráfico de caravanas —también conocido como 
«caravaneo»— ya estaba en operación en los Andes hace más 
de tres mil años, aunque sólo habría eclosionado en períodos 
posteriores.4 Las representaciones de llamas cargueras en 
cerámicas Moche, Tiwanaku y La Aguada revelan que durante el 
primer milenio de nuestra era esta actividad era practicada con 
regularidad en un área que abarcaba desde la costa norte del 
Perú hasta Catamarca, en Argentina, pasando por el altiplano 
de Bolivia y el norte de Chile. En el desierto de Atacama el 

clímax del caravaneo ocurrió durante la 
primera mitad del milenio siguiente. 
El hallazgo en una región de productos 
propios de otras ha sido reportado desde 
los comienzos de la arqueología, siendo 
los intercambios una de las principales 
explicaciones. Algo similar se puede decir 
del hallazgo de costales, sogas, cencerros, 
ganchos de atalaje y cabestros, que 
abundan en cementerios de Tarapacá, Pica, 
Quillagua, Calama, Chiu-Chiu y San Pedro 
de Atacama y que desde principios del siglo 
XX los arqueólogos interpretaron como 
evidencia del uso de llamas como animales 
de carga.5 Sin embargo, el momento clave 
fue cuando se entendió que el sistema de 
traslados comprendía, además, los espacios 
geográficos situados entre esos centros 
poblados. Allí se encontraron no únicamente 
los senderos del paso de las caravanas, sino 
también los asentamientos donde estas 
paraban y los sitios ceremoniales donde los 
llameros se relacionaban con las deidades.  



211

Los bofedales, humedales altoandinos, 
han permitido a los llameros mantener 
bien alimentadas a sus recuas de llamas 
desde tiempos remotos. Llamas en el 
bofedal de Guallatire, al sureste de Putre. 
Fotografía de Guy Wenborne, 2009.

En la Quebrada de los Pintados, Región 
de Tarapacá, un geoglifo producido en 
tiempos coloniales representa una caravana 
de llamas a la que se suman caballos y 
burros, además de personas vestidas a 
la usanza europea. Geoglifo de Pintados 
Este-1, época colonial. Se ubica junto a una 
vieja ruta caravanera, entre las quebradas 
de Huatacondo y de Los Pintados. 
Fotografía de Gonzalo Pimentel, 
Fundación Desierto de Atacama, 2020.

Los senderos troperos
Las improntas que dejaron en el suelo 
las pisadas de las llamas aparecen hoy 
en día como surcos sinuosos de treinta 
a cuarenta centímetros de ancho por 
cada carguero. Como los animales de 
las caravanas andinas se mueven en 
grupos, estos surcos —denominados  
«rastrillados» por los arqueólogos— 
pueden alcanzar anchuras de hasta 
noventa metros. A diferencia de los 
caminos inkaicos, que mantienen una 
pasmosa rectitud, los senderos 
caravaneros se van acomodando a la 
topografía del terreno, serpenteando. 
Rastrillados como los que hay en torno 
a oasis como San Lorenzo de Tarapacá, 
Pica, Quillagua, Chiu-Chiu o San Pedro de 
Atacama reflejan las múltiples direcciones 
que tomaban las rutas troperas al 
salir de estos centros poblados. 



212

Las estaciones de caravanas
Ciertas características de la llama 
imponen restricciones fisiológicas y 
determinan el patrón de asentamiento 
que exigen las caravanas en marcha. De 
hecho, colocan un límite a la distancia 
que la recua puede recorrer en un día; de 
allí el hallazgo cada veinte o veinticinco 
kilómetros en medio de la nada de 
estaciones de pernocte equivalentes 
a las paskanas etnográficas, por lo 
general sitios constructivamente poco 
elaborados. Cada tres o cuatro días 
de viaje, empero, la tropa requería 
alimentarse más pausadamente y 
descansar por más días, lo que producía 
estaciones igualmente transitorias, pero 
algo más complejas.6 Una de las más 
completas secuencias de estos diversos 
asentamientos se encuentra en el valle 
del Alto Loa, entre el oasis de Chiu-Chiu 
y la cuenca de Ujina, en Collahuasi. 



213

Las estructuras ceremoniales
Los montículos de piedra conocidos como apachetas, las 
depresiones circulares cavadas en el suelo llamadas camachicos 
y los muros rectos o en arco con hileras de rectángulos de 
piedras lajas en su interior denominados sitios de muros y 
cajas son parte de las estructuras ceremoniales que suelen 
encontrarse en los espacios circulatorios del desierto. Los muros 
y cajas a menudo están asociados a pequeños apilamientos 
de piedras y a sendas peatonales que cruzan los sitios y que 
conectan con senderos troperos que comunican con el exterior, 
así como con accesos que conducen a los centros poblados. 
En la superficie es común encontrar fragmentos de escudillas 
y cántaros, así como diminutos trozos de mineral de cobre y 
turquesa, y cuentas talladas en estos materiales o en conchas 
de moluscos marinos. Se piensa que en los sitios de muros y 
cajas de Santa Bárbara, Lasana y Chiu-Chiu los caravaneros en 
tránsito y los habitantes locales se congregaban a comer con 
las deidades con fines propiciatorios o de acción de gracias.7

Excavaciones en un sitio de muros y cajas donde 
los llameros prehispánicos celebraban sus 
ritos de viaje, Santa Bárbara, Alto Loa. 
Fotografía de Cristián González, 2021.

Las huellas troperas son evidentes en el árido suelo del 
desierto. Ruta caravanera tipo «rastrillado» en Pampa 
del Inka, entre río del Salado y Finca de Chañaral. 
Fotografía de José Berenguer, 2010

Los petroglifos estilo Santa Bárbara del Alto Loa, Región 
de Antofagasta, muestran escenas de caravaneo, con 
animales cargados y personas con distintivos tocados 
y túnicas. Fotografía de Fernando Maldonado, 1986.



214

El arte rupestre
Existe una estrecha relación entre 
arte rupestre y redes caravaneras. 
Cientos de geoglifos se distribuyen 
desde el valle de Azapa en el norte 
hasta Chug Chug por el sur, pero su 
mayor concentración está en la pampa 
del Tamarugal, tanto que uno de sus 
motivos más frecuentes —el rombo 
de lados escalonados— se dice que 
representa a los caravaneros de esta 
región.8 Motivos de llamas, individuos 
con túnicas, animales exóticos, 
motivos heráldicos, incluso balseros 
y peces, hablan de los llameros que 
hacían estas rutas entre el altiplano 
y la costa, y que cruzaban por oasis 
como San Lorenzo de Tarapacá, Pica o 
Quillagua. Lo mismo se puede afirmar 
de los grabados, y en menor grado 
pinturas, plasmados en las rocas a 
lo largo de las vías troperas, tales 
como los existentes entre Parcollo 
en la sierra y la Oficina Mapocho en 
la pampa, pasando por San Lorenzo 
de Tarapacá; los de Tamentica en 
la quebrada de Guatacondo; los de 
Piedra de la Coca antes de entrar 
a San Pedro de Atacama; o los que 
hay entre Ayquina, en el río Salado, 
y Ojo Opache, en Calama, pasando 
por los de la localidad de Lasana. 
Central es el motivo de la caravana 
de llamas, a veces dibujadas con 
carga y guiadas por un individuo 
representando al llamero. Uno de 
los repositorios de arte rupestre 
caravanero más espectaculares es el 
de Santa Bárbara, un pequeño caserío 
del curso superior del río Loa que en 
tiempos inmediatamente preinkaicos 
fue una encrucijada de rutas troperas, 
operando como una estación para 
detenciones prolongadas. Aunque 
los temas grabados aquí son los 
mismos que en otras partes, están 
plasmados en una gran variedad de 
estilos, justo lo que cabría esperar de 
un lugar por donde pasan caravaneros 
procedentes de diferentes regiones. 

El caravaneo a partir de la Colonia
Cuando los inkas trazaron el Qhapaq Ñan en el desierto 
de Atacama a principios del siglo XV, lo hicieron siguiendo 
las viejas rutas caravaneras, en parte porque también 
utilizaban llamas cargueras. Sin embargo, a partir del siglo 
XVII y quizás antes, la llama comenzó a ser reemplazada por 
la mula, especialmente para los centros mineros,9 lo que 
introdujo diferentes recorridos y lugares para pernoctar. 
Este proceso continuó con la incorporación de la carreta 
en el siglo XIX y del ferrocarril desde fines de ese siglo. 
Más adelante, sobre todo a partir de la década de 1930, 
la apertura de caminos para vehículos motorizados siguió 
modificando las vías de circulación.10 No obstante, el 
caravaneo y la arriería más tradicional subsistieron en las 
aldeas indígenas de la precordillera y el altiplano chileno 
hasta bien avanzada la segunda mitad del siglo XX.11 

Al promediar la década de 1970, el cruce de la frontera 
se hizo cada vez más difícil a raíz de las restricciones 
impuestas por los gobiernos militares de la época, los 
conflictos limítrofes y el aumento del contrabando y 
el narcotráfico, de modo que una actividad milenaria 
de mucha exigencia, pero viable y exitosa, se fue 
transformando en otra altamente riesgosa, incluso ilegal. 



215

Los geoglifos de Tiliviche, en la Región 
de Tarapacá, muestran un gran 
conjunto de llamas, aludiendo a las 
recuas de los llameros andinos. 
Fotografía de Gerhard Hüdepohl, 2007.

Recua de llamas cargueras en Santa 
Catalina, Jujuy. Foto: Axel Nielsen, 2011.

Epílogo
El caravaneo se mantiene hasta hoy en 
algunos lugares, pero ha desaparecido 
casi totalmente del norte de Chile. De 
hecho, mi propio recuerdo es casi tan 
breve como una instantánea fotográfica 
y data de hace más de cinco décadas.

En septiembre de 1969, mientras 
trabajábamos como alumnos en las 
excavaciones de la Universidad de Chile 
en una zona del río Salado, divisamos a 
un llamero y su tropa de llamas cargueras 
atravesando la vega de Turi en dirección 
al noreste. Fue la única y última vez 
que observé una escena como esa. ¿Se 
dirigía a Paniri, a Inacaliri, al altiplano 
boliviano? No lo sé. Y la verdad es que 

a nadie entonces le importó mucho. 
No sospechaba que treinta y tres años 
más tarde me doctoraría con una tesis 
sobre el tema y que en 2025 estaría 
escribiendo este artículo sobre las 
huellas arqueológicas del caravaneo. 

Las investigaciones arqueológicas de 
las redes caravaneras continúan y no 
hay señas de que vayan a cesar. Lejos 
de desaparecer, como vaticinaba el 
libro Vanishing Trails of the Atacama 
Desert,12 cada día que pasa las nuevas 
generaciones de arqueólogos siguen 
trayendo a la luz las porfiadas huellas 
del llamero y sus recuas de llamas en 
el más árido desierto del planeta. 



216



217

Los pastores de 
llamas en Caspana, 

provincia del Loa, 
aún recorren los 

caminos que 
conectan el desierto. 
Fotografía de Tomás 

Munita, 2010.



218

Mayo de 1998. Antofagasta, Chile. Una ciudad 
acostumbrada a ver barcos transportando toneladas 
de cobre hacia los lugares más recónditos del mundo 
está conmocionada por la llegada de un cargamento 
proveniente de Europa. Se trata de cuatro espejos 
de 8,2 metros de diámetro que darán origen al 
observatorio VLT, Very Large Telescope por sus 
siglas en inglés, en el cerro Paranal a una altura de 
2600 metros sobre el nivel del mar. Estos espejos, 
además de tener un gran tamaño, pesan alrededor 
de veinte toneladas cada uno, lo que hace necesario 
transportarlos en camiones especialmente adaptados 
que circulan a una velocidad extremadamente 
baja para garantizar su seguridad. El viaje, que se 
extiende por unos ciento treinta kilómetros a través 
de un desierto árido y con condiciones extremas 
de calor y viento, dura alrededor de un mes.

Ruta a 
las estrellas: 
legado ancestral 
y encuentro con 
la astronomía 
moderna 
Basilio Solís



219



220

Cuando finalmente se completa, 
el observatorio se convierte en 

el más grande y avanzado del mundo. 
Sus cuatro telescopios están listos 
entonces para hacerse un lugar en la 
historia de la astronomía. En homenaje 
a la rica herencia cultural de los pueblos 
originarios de Chile, los telescopios son 
bautizados con los nombres de Antu, 
Kueyen, Melipal y Yepun, que en lengua 
mapuche denominan al Sol, la Luna, la 
Cruz del Sur y la constelación de Vela, 
respectivamente. Esta decisión simboliza 
el respeto profundo a las culturas 
ancestrales que habitan estas tierras.

Astronomía desde el 
desierto de Atacama
Entre las civilizaciones que han logrado 
un conocimiento astronómico avanzado 
generalmente no se encuentran los 
pueblos originarios en Chile, pero 
estudios y descubrimientos recientes 
han ido ampliando esta visión. Siglos 

atrás, los habitantes de lo que hoy 
conocemos como Chile, al igual que 
numerosas culturas en diversas partes 
del mundo, notaron la periodicidad 
del movimiento del Sol y de la Luna 
a lo largo del año. Este saber no era 
un simple conocimiento abstracto, 
sino la clave para anticipar las lluvias, 
determinar los ciclos de siembra y prever 
el momento adecuado para la cosecha. 
Dominar estos ciclos astronómicos 
era una cuestión de supervivencia, 
particularmente en un entorno tan 
implacable como el desierto de Atacama, 
donde cada estación marcaba la 
diferencia entre la vida y la muerte.

Una clara evidencia de esto puede 
encontrarse en Ariquilda, en la Región de 
Tarapacá. Este sitio arqueológico alberga 
una serie de geoglifos excepcionalmente 
bien conservados que dan cuenta de la 
intensa actividad de intercambios que 
recorría estas tierras. Además de los 

dibujos representativos, comunes en 
otros sitios de geoglifos cercanos, 
sobresalen largas líneas rectas de 
aproximadamente doscientos metros 
de largo orientadas en la dirección 
este-oeste.1 A diferencia de otros 
sitios conocidos, estos geoglifos no 
fueron construidos en los costados 
de cerros, sino en una planicie, lo que 
dificulta su visibilidad a la distancia. 
Aparentemente el propósito de estas 
líneas no era servir de referencia para 
las rutas caravaneras que atraviesan 
esta parte del desierto, sino algo más 
trascendental. Hoy, mil años después 
de su creación, estudios arqueológicos 
y astronómicos2 han señalado que 
estas líneas marcan el punto exacto 
por donde el Sol asciende por el este 
durante los solsticios y equinoccios. 
De esta forma, Ariquilda es la prueba 
de la estrecha relación entre la 
vida cotidiana de los habitantes de 
esta región y los ciclos celestes.



221

El observatorio Very Large Telescope de 
ESO se ubica en Cerro Paranal, Taltal, y 
puede ver objetos cuatro mil millones de 
veces más débiles que el límite detectable 
por el ojo humano. Fotografía ESO, 2023. 
Colección European Southern Observatory.

Los geoglifos líneas de Ariquilda, ubicados 
en la Región de Tarapacá, han presentado 
relaciones con eventos astronómicos 
como equinoccios y solsticios. 
Fotografía de Gerhard Hüdepohl, 2020.

Las rutas caravaneras atravesaban el desierto de Atacama 
conectando los territorios que hoy comprenden el norte de Chile, 
el sur de Perú y Bolivia. Si bien existen numerosos geoglifos a lo 
largo de estas rutas que servían como puntos de orientación, 
los de Ariquilda, debido a su ubicación y a la dificultad de ser 
vistos a lo lejos, parecen haber tenido un propósito distinto. 
Es posible que los viajeros, además de transportar bienes, 
también hayan llevado consigo conocimientos de eventos 
astronómicos, como la ubicación de los astros durante el 
año, que podrían haber servido como base para la creación 
de geoglifos alineados con la salida del Sol en momentos tan 
trascendentales del año como son los solsticios y equinoccios.



222

calendario. La salida del Sol por estos 
puntos de referencia no solo era un 
evento astronómico, sino un momento 
especial para la comunidad. En este 
contexto, no resulta sorprendente que en 
ckunza el verbo «orientarse» se traduzca 
como ckapinbalstur, una expresión que 
enfatiza de forma directa y profunda la 
relación entre el Sol y la orientación en 
su vida diaria. Los solsticios, momentos 
cruciales del año en los que el Sol 
alcanza sus puntos más extremos al 
norte o al sur, eran percibidos como el 
instante en que «el Sol se detiene».3 
Esta periodicidad, que define un ciclo 
solar de trescientos sesenta y cinco 
días, no solo establece el ritmo del 
tiempo, sino que permite anticipar 
las estaciones del año, marcando el 
compás de la vida en el desierto.

Los astros y los eventos 
astronómicos marcaron 

y continúan marcando el 
ritmo de la vida cotidiana de 
los habitantes del desierto, 
como esta pastora de Turi. 

Fotografía de Tomás 
Munita, 2010.

Estos petroglifos están 
ubicados muy cerca 
del observatorio de 

La Silla, Atacama. 
Fotografía ESO/ B. Tafreshi, 

twanight.org, 2015. 
Colección European 

Southern Observatory.

Cosmovisión en la 
cultura lickanantay
A tan solo unos kilómetros al sur de 
Ariquilda, la conexión entre el cielo y 
los elementos culturales del pueblo 
Lickanantay o Atacameño dan prueba de 
que ese conocimiento ancestral sigue 
vivo y nos invita a reflexionar sobre otro 
aspecto relevante: cómo la relación con 
los astros marca el pulso mismo de 
la vida cotidiana de una sociedad. Por 
una parte, el Sol, denominado Ckapín 
en lengua ckunza, no es solo un objeto 
celestial, sino un eje fundamental en 
la existencia del desierto. Para seguir 
su trayectoria en el firmamento, los 
antiguos habitantes de este territorio se 
guiaban por las estructuras naturales 
más imponentes: cerros y volcanes, 
que señalaban momentos clave en su 



223

de fenómenos meteorológicos y en 
la determinación de los momentos 
más apropiados para la siembra y el 
alumbramiento de los animales.

Constelaciones oscuras
Desde la Antigüedad, diversas 
civilizaciones fusionaron elementos 
mitológicos con la observación de los 
astros, dando origen a las primeras 
constelaciones. Como un lienzo celestial, 
estas agrupaciones de estrellas, 
conectadas por líneas imaginarias que 
representaban historias de héroes y 
criaturas fantásticas, quedaron grabadas 
en el firmamento. Ejemplos de ello son 
Orión, el gran cazador, y la Osa Menor 
con su estrella Polaris, que son símbolos 
culturales que han perdurado hasta 
nuestros días. Del mismo modo, en 
Sudamérica, los antiguos habitantes de 
los Andes crearon sus propias figuras 

Similarmente, la Luna desempeñaba 
un rol central en la cosmovisión del 
pueblo Lickanantay. En su lengua era 
conocida como Ckamur, término que 
también se empleaba para designar 
lo que hoy entendemos como «mes». 
Nuestro calendario actual, conocido 
como gregoriano, es de tipo lunisolar, 
ya que se estructura en torno a un 
ciclo de trescientos sesenta y cinco 
días, determinados por el intervalo 
que transcurre entre dos solsticios o 
equinoccios, agrupados en doce meses 
cuya duración se fundamenta en la 
repetición del ciclo lunar a lo largo del 
año. La relación etimológica entre la 
Luna y el concepto de «mes» refleja el 
profundo conocimiento que los antiguos 
habitantes de estas latitudes poseían 
sobre la interconexión entre ambos 
eventos. Adicionalmente, el ciclo lunar 
jugaba un papel esencial en la predicción 

en el cielo, pero en lugar de agrupar 
estrellas, utilizaron las regiones oscuras 
de la Vía Láctea, de ahí su nombre 
de «constelaciones oscuras». La más 
reconocible de ellas es la llama celestial 
o Yakana en la lengua quechua y Sílar 
en ckunza, cuya aparición por el este 
durante la época estival marca la llegada 
del periodo de lluvias conocido como 
el invierno altiplánico.4 Estas áreas 
oscuras, aparentemente desprovistas 
de estrellas, están llenas de polvo y 
gas interestelar que absorben la luz de 
los astros cercanos, ocultándolos de 
nuestra vista. El avance de la tecnología 
y la ciencia, muchas veces propiciado 
por los observatorios instalados en 
el desierto de Atacama, ha permitido 
obtener una mayor comprensión de 
estas áreas oscuras. Estas regiones, 
aparentemente vacías, son en realidad 
incubadoras de estrellas y planetas y, 



224

cuales cápsulas del tiempo, nos permiten 
comprender cómo era el Sol y nuestra 
propia Tierra hace miles de millones de 
años. Gracias a estas investigaciones, 
estamos desentrañando poco a poco 
los secretos del universo, aportando 
piezas clave para dilucidar el proceso de 
nacimiento y muerte de las estrellas. 

Así como los telescopios exploran el 
firmamento en busca de datos sobre 
nuestro universo, la Yakana recorre el 
cielo, marcando el paso de las estaciones 
en el desierto. Más allá de su presencia 
en relatos y leyendas, el viaje de esta 
llama celestial quedó inmortalizado en 
las rocas del Alero de Taira, en la Región 
de Antofagasta.5 Allí, junto al río Loa, se 
encuentra una serie de pictograbados 
realizados hace unos dos mil quinientos 
años, que representan rebaños de 
llamas y fauna nativa como son el 
zorro, la perdiz y la serpiente, también 
representados como constelaciones 
oscuras. Esto va de la mano con la 
cosmovisión de los antiguos habitantes 
de estos territorios, según la cual el 
cielo era el reflejo de lo que existe en 
la tierra. Además, investigaciones han 
demostrado que el panel principal de 
petroglifos del sitio está alineado con 
el solsticio de verano, generando un 
patrón único de sombras sobre las 
rocas. Similarmente, durante este mismo 
periodo, la Yakana asciende desde el 
este, anunciando el inicio de un nuevo 
ciclo en el calendario. Como verdaderos 
mapas estelares, estos grabados han 
logrado trascender el tiempo, revelando 
la profunda conexión con los cielos.

El hemisferio sur se encuentra en una 
posición privilegiada para la observación 
de la Vía Láctea, ya que su centro 
galáctico es visible durante todo el 
año. Esta ubicación, sumada a las 
excepcionales condiciones atmosféricas 
del desierto de Atacama, influyó en que 
nuestra galaxia desempeñara un papel 
central en la cosmovisión de los antiguos 

habitantes de la región. Para las culturas andinas, la Vía Láctea 
representaba el río celestial o mayu y el hogar de las almas de 
sus antepasados. Además, era considerada el hábitat de los 
animales celestiales, reflejados en las constelaciones oscuras. 
Debido al movimiento de la Tierra alrededor del Sol, la posición 
de la Vía Láctea en el cielo cambia a lo largo del año, pasando 
de estar directamente sobre nuestras cabezas a situarse 
completamente en el horizonte. Es en ese momento, cuando el 
río celestial baja hasta tocar la tierra, que los atacameños se 
reúnen para rendir homenaje a sus antepasados, organizando 
mesas rituales con ofrendas en su memoria. Dentro de las 
ofrendas más comunes tenemos alimentos en forma de 
llamas, serpientes y aves, las mismas que son representadas 
en las constelaciones oscuras. Aunque esta semejanza no 
puede probar un origen exclusivamente astronómico, pone 
de manifiesto cómo, a pesar de siglos de occidentalización, 
tales tradiciones han logrado perdurar gracias a fenómenos 
celestes observables, que siguen siendo un vínculo tangible 
con un pasado profundamente conectado al cielo.



225

Diagrama de las principales constelaciones 
de «nubes oscuras» de la etnoastronomía 
andina, visualizadas desde la comunidad 
de Misminay, Cuzco (según Urton 1981).
En: Taira el amanecer del arte en Atacama, 
Museo Chileno de Arte Precolombino, 2007.

El mural de Taira, ubicado en el valle 
del río Loa, ha ofrecido hipótesis 
entre la constelación de la Yakana o 
llama celeste y estas pictografías. 
Fotografía de Gerhard Hüdepohl, 2013.

Conocimiento ancestral y 
la astronomía moderna
La memoria de este pueblo, que observaba 
el cielo con asombro y sabiduría, ha 
perdurado gracias al esfuerzo y la 
resistencia de los lickanantay. Ese 
conocimiento ancestral no se ha perdido; 
ha sido transmitido de generación en 
generación y se ha mantenido vivo a través 
de relatos, historias y tradiciones. Así, la 
aparición de la Yakana por el este sigue 
trayendo las ansiadas lluvias al territorio, 
haciendo florecer los terrenos más áridos 
y estimulando la mente tanto de grandes 
como de pequeños. La astronomía vuelve 
a desempeñar un papel fundamental 
para las personas que habitan estos 
territorios, tal como lo hizo en tiempos 
antiguos. Al igual que la llegada de los 
primeros telescopios causó un gran 
revuelo, en la actualidad diversos artículos 
de investigación en las principales revistas 
científicas del mundo destacan las 

condiciones únicas de nuestros cielos, 
abriendo nuevas puertas al conocimiento 
y llevando la comprensión del universo 
a niveles cada vez más profundos.

Hoy en día, investigadores de diversas 
nacionalidades y culturas se reúnen 
en el norte de Chile para disfrutar de 
los cielos privilegiados del desierto 
de Atacama. Estos viajeros modernos 
cruzan continentes y océanos para llegar 
a este rincón del mundo, impulsados 
por el único deseo de recolectar la 
escasa luz de estrellas y galaxias, con 
el fin de responder a sus preguntas e 
hipótesis. Al igual que hace mil años, 
la acumulación de conocimiento que 
dio origen a lugares como Ariquilda se 
repite una vez más. Cada día y cada 
noche, nuestros cielos privilegiados 
ofrecen una nueva pista, acercándonos 
poco a poco a la resolución del gran 
enigma que es nuestro universo. 

Salida del sol en solsticio 
de diciembre

Puesta del sol en solsticio 
de diciembre

YUTU
Perdiz

ATOQ
Zorro

LLAMA

UÑALLAMACHA
Cría

HANP'ATU
Sapo

MACH'ACUAY
Serpiente

MISMINAY
13º30' latitud sur

(13º    30')

Sur

Polo Sur

CHAKANA
Cruz del Sur



226



227

El ser humano sigue 
mirando el cielo con 

asombro y sabiduría. 
Desde los geoglifos 

hasta inmensos 
observatorios como 
ALMA, continuamos 
creando tecnología 

para comprender mejor 
nuestro lugar en el 

universo.  Fotografía 
ESO/P. Horálek, 2021. 

Colección European 
Southern Observatory.



228

Este libro aborda los diversos caminos por los que transitaron 
y aún transitan los pueblos de este territorio, senderos 
marcados por la complejidad geográfica pero fundamentales 
para comunicarse, solventarse, para cooperar, intercambiar. 
Sus autores detallan las formas, los modos, los importantes 
signos visuales del arte rupestre, las representaciones 
en que los cuerpos expresaron sus modos de habitar, la 
relación con el sol y las estrellas desde una perspectiva 
astronómica. Movilizados por la necesidad y la audacia, 
atravesaron senderos tan amplios que unieron a mapuche 
que hoy habitan Argentina y Chile. Boquetes cordilleranos 
que posibilitaron una intensa y extensa coexistencia. Y los 
caminos diaguitas o la incursión inka en lo que hoy es territorio 
chileno conservan ahora mismo lo que se podría considerar 
como un legado que permite pensar cuerpos y transcursos. 

Cómo atender hoy nuestro pasado no occidental es el texto 
y el contexto que los investigadores se abocan a detallar. 
De qué manera re-poner integralmente las prácticas de 
culturas indígenas que habitaron Chile antes, mucho antes 
del nombre Chile. Comunidades que volcaron sus saberes, 
sus formas de sobrevivencia ejercidas ante el poder de la 
naturaleza, que resistieron y todavía resisten la asimilación. 
Comunidades que viajaron, que construyeron sentidos.

Es indudable que cada presente es enigmático por los cruces 
y entrecruces de sentidos, de controles, de simbologías, y por 
la coexistencia de diferencias geográficas y sus tradiciones 
culturales. El presente indígena es en cierto modo misterioso 
porque porta los ecos de un largo silencio. Aunque los archivos 
memoriosos se incrementan y las conexiones son más 
amplias, el tiempo continúa su «camino» opaco para incorporar 
las prácticas y formas de los cuerpos habitantes de nuestro 
territorio antes de la Conquista, mucho antes de la colonización 
europea que impuso su lengua, sus paradigmas, sus dogmas. 

La colonización naturalizó, en nuestro territorio, sus 
saberes, la religión y la calendarización de sus épocas, 
insertó cuerpos, generó nuevas tradiciones, velando el 

Epílogo:
Redes y tiempo

Diamela Eltit

228



229

pasado indígena. De esa manera los transcursos vitales, 
las formas de la diversidad de los pueblos, sus técnicas y 
formas de sustento fueron soslayadas y en cierto modo 
avasalladas y el horizonte abierto por la colonización se 
empeñó en relegar saberes, cuerpos, y clasificar a los 
pueblos indígenas como habitantes de segunda clase. 

De manera elocuente señala Alberto Harambour Ross: 
«Solo doce mil años han pasado desde que los primeros 
grupos familiares comenzaron a explorar la isla (grande)». 
Y profundizando la calendarización y el nombre de «Tierra 
del Fuego», señala: «Los nombres que reconocemos hoy 
se registraron hace apenas quinientos años». Esa historia 
no occidental es la que de manera permanente hay que 
investigar, descolonizar para reconstruir los «caminos» de los 
cuerpos y de sus historias, las dramáticas consecuencias de la 
Conquista, la colonización y, más adelante, la responsabilidad 
de la República en relación a los pueblos originarios. Formas 
que no solo atañen a los mapuche, sino también a cada uno 
de los pueblos indígenas que habitaban y habitan el territorio. 

Personalmente, gracias al etnolingüista Óscar Aguilera, 
autor, entre muchos trabajos, de una gramática de la lengua 
kawésqar, pude comprender, en parte, la situación de este 
pueblo. Conocí a Óscar pues trabajamos en la misma 
universidad y allí, gracias a sus saberes como especialista, 
pude acceder a sus recomendaciones de lecturas y tener una 
información más detallada acerca de este pueblo canoero. 

Un pueblo que, en la década de los años treinta, perdió 
su condición nómade debido a intervenciones estatales 
y religiosas y fue radicado en Puerto Edén, territorio 
perteneciente a la isla Wellington. Ese cambio implicó un 
trastorno cultural en la medida que alteró su historia y 
cambió la estructura de sus vidas. Una vez en Puerto Edén, 
la comunidad quedó bajo la supervisión de la Armada. 

Para mí fue importante el acceso (siempre insuficiente) 
a la cultura kawésqar. Realicé una pequeña colaboración 

con Óscar Aguilera interpretando un importante trabajo 
lingüístico que él hizo y que fue publicado en la Revista 
de la Universidad Tecnológica Metropolitana en 1986. Y, 
desde luego, me parece necesario enfatizar el espantoso 
rapto de cuatro kawésqar, a fines del siglo XIX, para 
formar parte de los «zoológicos humanos» que eran 
exhibidos cruelmente en Europa, donde murieron.

Pero también existe una situación muy poética, emancipadora, 
protagonizada por Lautaro Edén, un joven kawésqar que 
fue llevado por la Fuerza Aérea a Santiago y volvió a Puerto 
Edén con el grado de suboficial. Sin embargo, más adelante 
abandonó su militarización, rechazó su uniforme e impulsó el 
retorno cultural a las formas canoeras. Lautaro Edén se ahogó 
con parte de su familia, pero su épica persiste, como lo analiza 
Paula López Wood en su artículo «Lautaro Edén Wellington: 
retorno a las “zonas de contacto” de la Patagonia occidental».

Mientras trabajaba en la ciudad de Nueva York, el año 2016, 
me invitaron a un encuentro en solidaridad con el movimiento 
feminista argentino Ni Una Menos, que denunciaba los 
femicidios. La reunión era en la plaza Washington Square. 
Asistí junto a varias académicas y se formó un semicírculo. 
A mi lado estaba una mujer joven científica que me dijo 
que era chilena. En un momento, se acercó hasta ella un 
hombre y la joven me lo presentó, me dijo: «Es Carlos Edén, 
es kawésqar». Fue, desde luego, impresionante encontrar 
en ese espacio público, en la ciudad de Nueva York, a 
uno de los últimos kawésqar de primera generación. 

Le comenté que me gustaría reunirme con él, me dijo que estaba 
de acuerdo y nos juntamos en mi oficina de la universidad 
en varias oportunidades para conversar. Me permitió grabar 
parte de esas reuniones. A la muerte de sus padres, fue 
adoptado por un miembro de la Fuerza Aérea y trasladado a 
Santiago. Más adelante vivió en la población Gabriela Mistral, 
en Santiago. Debido al golpe militar se trasladó a Argentina, 
donde fue tomado preso y derivado, gracias a la intervención 
de organismos de derechos humanos, a Estados Unidos. 

229



230

este relato que Akira Kurosawa realizó uno de los filmes más 
importantes de su obra cinematográfica, Rashomon, basándose 
en ese texto literario. Conceptualmente el cuento aborda la 
conexión entre tiempo, espacio y verdad. O, como señala Albert 
Einstein, el tiempo depende del observador. Así, el calendario 
que rige los tiempos, actualmente el gregoriano, es el resultado 
de medidas astronómicas y matemáticas que piensan un 
orden posible para el funcionamiento de las sociedades. 

El presente o cada presente es siempre diverso, bifurcado, 
marcado por huellas provenientes de distintos pasados 
tejidos con hilos actuales que se trenzarán para la 
construcción de futuros también impredecibles. Habría 
que considerar cómo el tiempo y su ficción mantienen 
una relación fundada en la construcción de subjetividades 
epocales, subjetividades que se generan asociadas a las 
técnicas y tecnologías disponibles en las diversas eras. 

Habitamos una actualidad signada por la todavía 
iniciática revolución tecnológica. Un tiempo que sin duda 
va a detonar no sólo una poderosa reformulación de 
paradigmas que reconfigurarán los cuerpos, sus tránsitos, 
las funciones laborales, los controles, la intensificación 
de comunidades generadas mediante algoritmos. 

Hoy mismo vivimos duplicados entre la virtualidad y 
la realidad porque ya somos parcialmente digitales y 
presenciales. Es así porque asistimos a la desmaterialización 
de los cuerpos mediante una automatización que despoja 
síntomas y evade signos, despoblando lo tangible. El cuerpo, 
los cuerpos, en una de sus versiones, son trazos planos 
capturados en las pantallas o, más bien, capturados por 
las pantallas. Figura-cuerpo o figuras-cuerpos parlantes 
acumulados en la nube para repasar los no cuerpos como 
evidencia, consulta, prueba, archivo multitudinario. 

La inteligencia artificial generativa, en pleno desarrollo, 
profundiza su velocidad para construir producciones a 
partir de las multitudinarias reproducciones que podrían 
catalogarse como procesos de absorción. Una captura 
realizada por un voraz y sofisticado software encargado de 
elaborar productos y producciones Frankenstein. Quiero 

Allí se volcó a promover los derechos indígenas, fue nombrado 
Tesoro Vivo de la Humanidad por las Naciones Unidas. 
Viajó a Puerto Edén, donde tuvo un gran recibimiento por 
parte de su comunidad. Volvió a Estados Unidos. Él vivía 
en el Bronx, dedicado al activismo, colaborando también 
con las comunidades indígenas de Estados Unidos. 

Desde luego, Carlos Edén mantuvo contacto con los habitantes 
de Puerto Edén e incluso gestionó ciertas ayudas. Lo más 
extraño para mí y muy significativo fue encontrarlo en Nueva 
York o, más bien, que nos encontráramos allí, especialmente 
en el contexto Ni Una Menos, entendiendo que los kawésqar 
de primera generación ya están prácticamente extintos. 
Carlos Edén murió en Nueva York, sus cenizas fueron 
repatriadas y esparcidas por su comunidad en Puerto Edén.

Los tiempos occidentales podrían ser definidos como caminos 
o senderos que portan en su interior cuerpos que los recorren 
o los han recorrido. La indagación acerca del tiempo resulta 
incierta, móvil. Es incierta y móvil, pues aunque existe la 
construcción de cronologías y de calendarios que rigen el 
mundo occidental, su transcurso más concreto es corporal, 
multitudinariamente memorioso y personal. El tiempo en 
el tiempo y en su tiempo se desliza de manera íntima, es 
espera y acción, es pausa, es, especialmente, diseminación. 
Mientras Aristóteles señaló que el tiempo radicaba en un 
antes y un después, la teoría de la relatividad consideró que 
dependía enteramente del observador. En una carta a la familia 
Besso, Albert Einstein señaló: «La distinción entre pasado, 
presente y futuro es sólo una ilusión, aunque persistente». 

Me parece pertinente recordar ahora mismo un relato 
fundamental del escritor japonés Ryunosuke Akutagawa, 
«En el bosque», publicado en 1922. El cuento se establece a 
partir del asesinato de un samurái y su esclarecimiento. Para 
conseguirlo, el relato reúne la declaración de los testigos. Cada 
uno de ellos entrega su testimonio de manera directa, incluida 
la versión del samurái asesinado. El tiempo se segmenta: pese 
a que todos han visto o participado o indagado, las versiones 
son diferentes. El tiempo y el espacio no son coincidentes ante 
un idéntico suceso y, más aún, cada una de las declaraciones, 
a pesar de sus diferencias, es coherente. Es tan significativo 



231

decir, producciones portadoras de fragmentos o fragmentos 
de fragmentos, desalojando fuentes para así responder a 
una creatividad que es mimética y original, antigua y nueva.

San Agustín, en sus Confesiones, aseguró: «¿Qué es, pues, el 
tiempo? Si nadie me lo pregunta, lo sé; pero si quiero explicarlo, 
no lo sé.» O bien otros pensadores han relacionado tiempo y 
espacio. Pero, sin duda, medir el tiempo o los tiempos en una 
cronología lineal resulta una arbitrariedad pues esa cronología 
funciona sólo como un símil (del tiempo) para conseguir 
pensar, activar y organizar los ciclos históricos, el trabajo y 
analizar las formas existentes en las diversas sociedades. 
Matrices para producir lo mismo y lo otro. La complejidad 
tecnológica se pone a disposición para resolver tareas, o 
agregar tareas, usos, imágenes, que se mueven entre lo 
simple y lo inescrutable, entre lo legal y la impostura, entre la 
verdad y el engaño. Así, la actualidad transcurre paralelamente 
combinando la función trabajadora más que monótona y 
sofisticada del robot y su perfeccionamiento, que reemplaza 
cuerpos por diversos programas. Robots que coexisten con el 
cuerpo trabajador sometido a horario-salario. Y más. Y más.

Cada época ha generado sus técnicas y tecnologías, 
creaciones fundamentales que permitieron sobrevivencias, 
discontinuidades y ocasos. Así se generaron culturas, 
lenguajes, escrituras, desplazamientos y, desde luego, armas 
de ataque y defensa. Básicamente, el poder occidental cuenta 
con archivos que muestran los caminos de su historia, las 
conexiones, la imaginación que configuró la posibilidad de 
una tecnología imposible de llevar adelante en su era. Desde 
esa perspectiva, cómo no recordar a Leonardo da Vinci, 
que en el siglo XV, durante el llamado Renacimiento, pensó 
de manera intensa en el vuelo, basándose en las aves que 
observó de manera sistemática. Una serie de sus dibujos 
demuestra que le pareció posible el vuelo mecánico o más 
bien tuvo esa certeza pues pudo configurar un dispositivo 
aéreo, muy parecido a un helicóptero, tomando como 
modelo a los murciélagos y dejó como memoria cultural 
(y tecnológica) su famoso «ornitóptero». Y, desde luego, 
también diseñó un paracaídas. Así, imaginó la conexión 
aérea que hoy cuenta con redes, caminos, que pueden ser 
relacionados con la extensa migración de la mariposa monarca 

o la golondrina que puede recorrer miles de kilómetros 
buscando mejores climas y vuelve a su territorio para anidar.

La fundición de metales o la imprenta, entre un conjunto 
fundamental de creaciones occidentales, marcaron nuevos 
hitos en la construcción de mundos que fueron decisivos 
para la emancipación de condiciones de vida. O quizás 
habría que decir que cada aporte consiguió inaugurar una 
nueva etapa en los espacios porque permitió segmentar 
el estudio del tiempo humano a partir de las técnicas y los 
grandes cambios sociales producidos por sus usos. 

Ya sabemos que la revolución industrial, iniciada en el siglo XVIII y 
con expansión en el XIX, generó no solo grandes modificaciones 
sino también tensiones porque reprogramó los cuerpos y sus 
siquis de manera evidente. Los veloces cambios se multiplicaron 
y se reordenaron en torno al mundo-máquina del trabajo a partir 
del desalojo, en gran medida o de manera primordial, del trabajo 
artesanal. Pero también el salario que ofrecían las maquinarias 
redujo el número de los trabajadores agrícolas, atados a la 
relación pausada con los ciclos productivos de la tierra. 

La infatigable tarea fabril y la veloz multiplicación de fábricas 
y el nuevo ciclo técnico para la minería dieron origen a la clase 
obrera, una clase nueva que fue la encargada de poner en 
marcha la producción serial que desplazó lo único, la mano 
artesanal, esa marca distintiva que definía lo singular. Se dio 
inicio a una realidad seriada que de manera magistral fue 
textualizada más adelante por Walter Benjamin en sus escritos 
inéditos sobre los pasajes, las caminatas protegidas como 
si se transitara un espacio privado. Escribió textos cruciales 
donde señaló la paradoja entre un capitalismo sin aura y la 
fetichización de la mercancía en el interior de un símil de 
ciudad encerrada por los pasajes: «En los pasajes aparece por 
primera vez la reproducción en masa como ornamento». El 
trabajo industrial acarreó una migración masiva a las ciudades, 
que no estaban preparadas para esa precipitación humana.

La veloz masificación urbana generó hacinamiento y propició 
la proliferación de enfermedades. Pero también generó rutas 
ciudadanas que ampliaron los trazos viales y promovieron la 
apertura de nuevas construcciones y generaron nuevos signos.



232

«Nuestras vidas son los ríos / que van a dar en la mar / 
que es el morir», escribió Jorge Manrique en Coplas por la 
muerte de su padre, publicada en el siglo XV. Efectivamente, 
como afirmó Martin Heidegger, somos seres para la muerte, 
pero quiero recordar aquí un camino real y simbólico, en 
nuestro territorio, que buscó establecer una importante 
red humana para evitar la muerte y salvar la vida.

Camila Gómez, una enfermera chilena de treinta y dos años, 
emprendió, en el año 2024, una caminata desde la ciudad 
de Ancud, en la Isla de Chiloé, hasta Santiago. La distancia 
que se propuso recorrer y que debía completar para llegar a 
su destino era nada menos que mil trescientos kilómetros. 
Camila Gómez es la madre de un niño que nació gravemente 
enfermo pues padecía de distrofia muscular de Duchenne. 
Ella, con el fin de recaudar el dinero que se necesitaba para 
iniciar un tratamiento que salvara la vida a su hijo de cinco 
años, decidió emprender esta caminata hasta la Casa de 
Gobierno para, a la vez, señalar la necesidad de incluir en la 
salud pública las enfermedades minoritarias. Así, recorrió 
extensos y diversos caminos, cruzó carreteras, ingresó a 
ciudades y puso en marcha su propio cuerpo para que su 
hijo consiguiera caminar su vida. Camila Gómez consiguió 
su objetivo y su simbólica y material caminata fue cubierta y 
difundida por diversos medios de comunicación nacionales 
e internacionales. Se consolidó así un impactante tránsito 
afectivo que abarcó con éxito y, ante el asombro de su épica, 
que expresaron los medios que cubrieron el hecho, completó 
los mil trescientos kilómetros y pudo obtener los costosos 
cuidados e insumos médicos para que su hijo sobreviviera.

Una caminata actual, personal, que fue posible por las 
conexiones y las rutas ya establecidas, desde tiempos 
imposibles de determinar, mientras, simultáneamente, 
la tecnología avanza (camina) en sentido contrario a los 
cuerpos, buscando suplirlos para así productivizar otras 
formas de conexiones. En múltiples ciudades del mundo, 
como San Francisco, en Estados Unidos, o Beijing, en China, 
o París, en Francia, o en Dubái, en Emiratos, se naturalizan 
los autos sin chofer. Es posible ver un conjunto de vehículos 
autónomos que funcionan mediante sensores, cámaras, 

La clase obrera fue decisiva como un trabajo que 
paulatinamente se hizo visible pues abrió un horizonte 
político fundado en la tecnología que generó nuevas 
culturas. El filósofo francés Jacques Rancière publicó en 
1981 un libro fundamental, La noche de los proletarios, 
donde recogió cartas, diarios y escritos realizados en el 
siglo XIX por parte de diversos trabajadores. Las reuniones 
las realizaban en las noches después de su término de 
los horarios de trabajo. Rancière propuso en su libro 
la subjetivación de obreros y obreras industriales para 
mostrar su relevancia afectiva e intelectual y ampliar 
así la noción de cuerpos como simples productores de 
mercancía. En suma, su tarea fue reconstruir la vida 
concreta de estos trabajadores fuera de sus horarios, 
poniendo de manifiesto aquello que el sistema excluía: 
«La noche no es solamente el descanso del cuerpo: es 
el momento en que los obreros se desvían de su lugar 
asignado y ejercen el derecho de pensar, escribir y soñar».

Más adelante, las comunicaciones y los caminos 
proliferaron, modificando la velocidad con la llegada del 
ferrocarril, el automóvil, el teléfono, el barco a vapor, el 
telégrafo. Surgieron las primeras imágenes fotográficas 
y, desde luego, el cine. Se produjo un conjunto de vías 
de conexión que abrieron viajes nuevos, veloces, que 
posibilitaron redes que ampliaron mapas y superficies. 

Sin embargo, a partir de la segunda mitad del siglo XX 
es posible observar el desplazamiento industrial y la 
plenitud de la mundialización del capital. La globalización 
marcada por la economía digital domina en la actualidad. 
La era que vivimos ha sido definida como soberanía 
digital. El sociólogo español Manuel Castells se ha referido 
vastamente a este tiempo virtualizado: «La nueva forma de 
organización social es la red: abierta, flexible y global». Pero 
también la vigilancia que se desprende de la digitalización 
de múltiples redes permite la extensión capitalista, en 
la medida que se puede predecir al sujeto y sus hábitos, 
deseos, formas, consumos. Shoshana Zuboff afirma: 
«La vigilancia ya no es sólo un mecanismo de control 
estatal, sino la base del modelo económico dominante».



233

radares, software y comunicación con la nube. A partir de la 
década de los ochenta, esta industria ha conseguido circular 
mediante procesos que presagian masivas y normalizadas 
conducciones generadas por las tecnologías. Hoy la 
existencia de estos vehículos autónomos forma parte de 
exitosas empresas de aplicaciones. Aunque todavía existen 
restricciones y condiciones para los desplazamientos, 
la tecnología que los sustenta es cada vez más eficaz. 
Desde esa perspectiva es posible que las funciones de 
los choferes en los caminos sea reemplazada por estas 
formas cada vez más comunes y, a la vez, sorprendentes.

Pero los caminos siguen siendo cruciales para demostrar las 
resistencias de los cuerpos. Ya he señalado que el tiempo 
es una forma de ficción, es mito y realidad, es memoria y 
olvido, es cronología y evasión. Es interesante recordar al 
historiador griego del siglo V a.C. Heródoto y su relato épico y 
comprometido acerca de Filípedes, que corrió desde Atenas a 
Esparta pasando por lugares escarpados, difíciles, adversos, 
realizando una gesta sorprendente a lo largo de dos días para 
dar aviso acerca de una batalla. Este hecho fue recogido más 
adelante por Luciano de Samosata, romano, en el siglo II d.C. 
de una manera ficcional y mítica donde señala que Filípides 
corrió desde Maratón hasta Atenas. A partir de Heródoto, 
entonces, se inaugura la figura del corredor por terrenos 
complejos cuya meta consiste en asistir a su comunidad. 

Así, la historia épica de Filípides, muy resonante, originó, siglos 
después, la popular maratón, la carrera que es considerada 
uno de los momentos más importantes de los Juegos 
Olímpicos modernos que se desarrollan desde 1896. Una 
maratón intensa, griega a su manera, que en 1960 adquirió 
una característica singular con el triunfo de Abebe Bikila 
en Roma donde se realizaron ese año las Olimpiadas. El 
atleta de nacionalidad etíope fue el primer africano negro en 
ganar este certamen con la particularidad de que corrió sin 
zapatos. Esa decisión fue comentada, discutida, pensada 
más allá de la hazaña misma. La carrera triunfal de Bikila fue 
ampliamente relacionada con la invasión italiana a Etiopía, un 
país independiente y que fue invadido, en 1935, bajo la orden 
de Benito Mussolini. Etiopía pudo ser liberada de la ocupación 

colonialista en 1941. El triunfo de Abebe Bikila en Italia excedió 
lo meramente deportivo para transformarse en una carrera 
histórica en contra de la colonización italiana y el atleta es 
recordado en Etiopía como uno de sus grandes héroes.

La historia prehispánica de los pueblos indígenas a lo largo 
del territorio chileno está en permanente reconstrucción. 
Una reconstrucción sostenida que busca ingresar a los 
tiempos indígenas, rehacer sus caminos, pensar sus 
estructuras de vida, las comunicaciones y sus códigos 
a partir de los signos que inscribieron y permanecen. La 
lectura de esos signos, rescatados por los investigadores, 
en este libro permiten entender las conexiones entre 
unos y otros pueblos en un tiempo sin fronteras o 
demarcado sólo por las abiertas fronteras comunitarias. 

Y es importante considerar los llameros como una 
práctica ancestral que hasta hoy, minoritariamente, sigue 
vigente. La llama como animal de carga (como vehículo) 
permitió las rutas, siempre estrechas, para intercambiar 
producciones básicas y culturales en las que se organizaban 
sus vidas. Allí está el arte rupestre especialmente visible 
en las comunidades diaguitas y sus huellas que certifican 
permanencias y movimientos, siempre ligados a la naturaleza, 
a los astros, la luna, el sol como signos míticos y místicos. 

Las investigaciones permiten comprender una historia 
injustamente suspendida, pero que es posible certificar a 
través de senderos que transcurren entre quebradas, montes o 
territorios boscosos. Es indiscutible que el conjunto de trabajos 
realizados por los pensadores que conforman este texto 
consigue reformular vías y establecer a los pueblos indígenas 
en un lugar más significativo en el imaginario nacional.

Siempre habrá que esperar la construcción de más y más redes 
para contemplar los antepasados territoriales. Es indispensable 
porque la inclusión decidida de los pueblos indígenas, a 
partir de los signos que hoy mismo permanecen, nos abre un 
conjunto de caminos, permite atisbar los senderos, enfrentar 
una carretera que podría unir la creciente tecnología y los 
saberes patrimoniales que se necesitan para administrarla. 



234



235

Carretera Panamericana, 
algunos kilómetros al sur 

de Copiapó. Fotografía 
de Tomás Munita, 2022.



236

El istmo de Ofqui:  
¿muro que divide o punto 
de confluencia?
Paula López Wood 

El istmo de Ofqui marca la 
transición entre la costa 
del Pacífico y el interior 
de la Patagonia chilena. 
Al sur se levanta Campo 
de Hielo Norte, uno de los 
mayores campos glaciares 
de Sudamérica. 

Territorios y redes 
mapuche más allá  
de la cordillera 
Álvaro Bello

Pasos transfronterizos 
entre volcanes y bosques 
de la Araucanía andina,  
de Temuco a la cordillera.

Trashumar entre 
araucarias y volcanes  
en los Andes del Sur
Carla Marchant

El volcán Sierra Nevada 
y la laguna Conguillío, 
en el Parque Nacional 
Conguillío, región de la 
Araucanía, escenario 
de la trashumancia 
pehuenche.

Mirando Chile 
desde el cielo
Esta serie de veintiuna fotografías que 
abren los textos corresponden a vistas 
aéreas de los territorios que abarcan 
cada uno de los escritos del libro. Una 
composición fragmentada desde el cielo, 
que sitúa las redes, caminos, senderos 
y movimientos a lo largo de la intrincada 
geografía que es Chile. Estas imágenes 
–capturadas a lo largo de décadas por el 
Servicio Aerofotogramétrico de la Fuerza 
Aérea de Chile– nos invitan a elevar la 
mirada, para presenciar con perspectiva 
la diversidad de paisajes y la riqueza 
geográfica y cultural del territorio que hoy 
conforma nuestro país. 

Junto al mapa desplegable que acompaña 
este libro, estas vistas nos recuerdan 
que las montañas, glaciares, campos 
de hielo, lagos, ríos, desiertos islas y 
archipiélagos no fueron impedimento 
para la comunicación entre las sociedades 
que habitaron y viven en estos territorios. 
Como un ave que observa Chile en 
un extenso vuelo, estas fotografías 
aéreas complementan y aúnan las redes 
terrestres y marítimas que nos narran 
cada uno de los autores de este libro.



237

Redes en peligro  
de desaparecer:  
la arriería en Chile 
Central
Claudio Mercado 

Los deshielos del 
glaciar Olivares Gama y 
Juncal Sur dan vida al 
río que forma el Gran 
Salto del Olivares, 
 en la cordillera central 
de Chile. 

Huellas culturales  
entre las mareas  
del estrecho de 
Magallanes  
Jimena Torres

Comunidades indígenas 
cazadoras-recolectores 
navegaron las aguas más 
bravas del planeta, como 
estos canales entre isla 
Dawson e isla Wickham, 
Tierra del Fuego.

​Salir del valle.  
Arte rupestre y 
rutas diaguitas
Felipe Armstrong y 
Andrés Troncoso 

Quebradas 
interfluviales fueron 
aprovechadas 
por comunidades 
diaguitas en el valle 
del río Hurtado, 
provincia del Limarí.

Caminos de mar en  
los archipiélagos 
australes 
Ximena Urbina

Isla Tranqui, costa 
oriental de la Isla 
Grande de Chiloé. 
Desde Castro, Chiloé, 
salieron las navegaciones 
de exploración 
y evangelización 
durante la Colonia. 

Donde arranca  
la quebrada:  
memorias del 
«costeo» aymara 
Magdalena García 

Quebradas aledañas 
al salar de Surire, en 
la Región de Arica y 
Parinacota, donde 
se instalan paskanas 
en el tiempo seco. 

Redes de navegación  
en el sur de Chile desde 
la cordillera hasta el mar
Nicolás Lira

El lago Riñihue, 
conectado por el 
río Enco con el lago 
Panguipulli, verdaderas 
carreteras de agua 
que impulsaron la 
navegación en la zona.



238

Chile sale a los mercados 
mundiales:  
los ferrocarriles salitreros
Sergio González Miranda

El trazado del ferrocarril 
del salitre se destaca 
en la ruta entre Pozo 
Almonte e Iquique. 

De caleta en caleta  
en las costas de Atacama
Benjamín Ballester

La costa de Taltal y sus 
altos farellones costeros 
se caracterizan por su 
gran biodiversidad marina, 
favoreciendo el «caleteo» 
entre pescadores y 
navegantes. 

La carretera 
Panamericana en Chile.  
Políticas, viajes, paisajes
Rodrigo Booth

La ruta Panamericana 
es visible como un largo 
corte recto en un tramo 
del desierto de Atacama.

Del camino del Inka  
al Qhapaq Ñan, 
un recorrido por el sistema 
vial andino
Mauricio Uribe

El camino del Inka 
atravesando el pukará 
de Turi, a 3100 msnm, 
Región de Antofagasta. 

Tiempos y espacios 
metropolitanos.  
La red del metro de 
Santiago
Marco González

Redes subterráneas 
como el metro 
conectaron el eje 
metropolitano de 
Santiago. 

El océano Pacífico,  
de la Colonia a la 
República
Rodrigo Moreno

Islotes de Patagonia 
occidental, apenas un 
fragmento de los más de 
ochenta mil kilómetros 
de costas interiores que 
posee Chile.



239

Cuando la aldea se vuelve 
frontera: sociedades ante  
el cambio
Patricio Fernández

El paso fronterizo 
Chacalluta, principal 
conexión entre Tacna  
y Arica. Esta frontera 
internacional terrestre 
es la que tiene el mayor 
flujo de personas 
de todo Chile. 

Exploradores polinesios 
navegando hacia el 
sureste
José Miguel Ramírez

La playa de Anakena en 
Rapa Nui, registrada en 
tiempos de erosión y 
deforestación.

Antártica: 
redes de colaboración 
en el fin del mundo
Paula López Wood

Punta Armonía, 
isla Nelson, en las 
Shetland del Sur 
es un importante 
reservorio de 
avifauna antártica.

Las huellas del 
llamero y sus recuas  
en el desierto 
de Atacama
José Berenguer

Un caserío en medio 
del desierto de 
Atacama funciona 
como oasis para los 
llameros y troperos 
del norte.

La Tierra de los Fuegos 
imposibles
Alberto Harambour

La movilidad a través de 
las vastas pampas del 
norte de Tierra del Fuego 
fue interrumpida por 
los alambrados de las 
estancias ovejeras.

La ruta a las estrellas: 
legado ancestral y 
encuentro con la 
astronomía moderna
Basilio Solís

En el llano de Chajnantor, 
a 5058 msnm se 
ubican actualmente los 
radiostelescopios de 
ALMA. 

Mirando Chile desde el cielo



240

I. Ir y venir entre cordilleras

El istmo de Ofqui: 
¿muro que divide o punto de confluencia?
Paula López Wood

1	 Si bien los glaciares, campos de hielo y montañas 
actuaron como obstáculos para los pueblos indíge-
nas, también fueron filtros de tránsito que, a medida 
que avanzó el período de deglaciación, concentraron 
los desplazamientos humanos en corredores muy 
definidos, entre ellos, el istmo de Ofqui. El área que 
circunda a Campo de Hielo Patagónico Norte no fue 
así un desierto humano, sino un espacio donde las 
comunidades se adaptaron a condiciones extremas, 
usando pasos específicos que conectaban costa e 
interior. Ver Méndez et al. 2019.

2	 Un pasaje que vale la pena rescatar de este dia-
rio es la impresión que causaban los hielos en-
tre los «caucahues» cuando debían enfrentar la 
intimidante pared de hielo, hoy en franco retroceso: 
«Al entrar en la laguna, muchos indios caucahues 
se tiñeron con carbón las caras, diciendo que lo ha-
cían por saludar a la nieve, porque el que así no lo 
hacía se moría; no poco me costó hacerles lavar las 
caras, aunque no se lavaron de su antigua gentílica 
superstición», apuntó el sacerdote.

3	 Hasta el día de hoy empujan su apertura con el fin 
de recorrer, sin interrupciones, la totalidad del sur 
de Chile. La ocurrencia más reciente de abrir el ca-
nal la presento el exsenador UDI Pablo Longueira. 
Ver Canal sobre el istmo de Ofqui: la ofensiva co-
lonizadora de Longueira en Aysén. Disponible en 
https://www.ciperchile.cl/2017/04/27/canal-so-
bre-el-istmo-de-ofqui-la-ofensiva-colonizado-
ra-de-longueira-en-aysen/

4	 Ver «La ruta de los chonos en Taitao». Al sur del 
mundo, 1987. https://www.youtube.com/watch?-
v=7ugeEcGhjoU

5	 Desde 2015 se han registrado muertes recurrentes 
de ballenas sei en el golfo de Penas, alcanzando de-
cenas de ejemplares cada verano. En 2019 se su-
maron veintisiete nuevas muertes, principalmente 
de individuos jóvenes. Todo apunta a un fenómeno 
ambiental ligado a floraciones tóxicas, con la zona 
identificada como un foco crítico para la conserva-
ción de la especie.

6	 En 1828 el HMS Beagle fondeó ahí, dándole el nom-
bre de Caleta Mala. «Nada podría ser más triste […] 
hasta las aves parecían evitar este vecindario», escri-
bió en su bitácora el comandante Stokes, quien me-
ses más tarde acabaría con su vida con un disparo 
en el estrecho de Magallanes, sumido en la nostalgia. 

7	 Se registraron vestigios materiales en la zona, como 
un frasco de gres en el paso Chilote y estructuras 
de madera en la bahía San Quintín, datadas entre 
los siglos XVII y XIX. Ver Méndez et al. 2019.

Territorios y redes mapuche 
más allá de la cordillera
 Álvaro Bello

1	  Bhabha 2010.

2	 Bello 2004.

3	 No obstante, existen numerosos trabajos que han 
roto esta tendencia: Zapater (1982), Bengoa (1987), 
León (1981; 1991), Ancan (2002), Gundermann et 
al. (2009), recientemente Huiliñir (2018) y nuestro 
propio trabajo (Bello 2004; 2011), entre otros.

4	 Huiliñir 2018.

5	 Ancan 2002; Bello 2011.

6	 Guevara 1913.

7	 Treutler 1861: 185.

Trashumar entre araucarias  
y volcanes en los Andes del Sur
Carla Marchant

1	  Bello 2011.

2	 Palabras pronunciadas por hombre pehuenche en 
Ato Biobío en el año 2021. Relato extraído de Adria-
zola et al. 2024. 

3	 Ibid.

4	 Relato obtenido en taller de mapeo participativo, 
Curarrehue, marzo de 2024. 

5	 En el año 2024 el Estado de Chile presentó la pos-
tulación del sistema mixto de producción Territorio 
Cordillera Pehuenche al reconocimiento de Sistema 
Importante del Patrimonio Agrícola Mundial  
(SIPAM), otorgado por la Organización de las 
Naciones Unidas para la Alimentación y la 
Agricultura (FAO, por sus siglas en inglés) a aque-
llos lugares que, en virtud de sus singularidades, 
albergan no sólo prácticas agrícolas tradicionales 
relevantes a escala global, sino también conoci-
mientos y técnicas transmitidas de generación en 
generación, reflejo de una estructura comunitaria 
que gestiona y protege los recursos naturales de 
manera sostenible.

Redes en peligro de desaparecer: 
la arriería en Chile Central
Claudio Mercado

1	 Lacoste y Guerrero 2022: 122.

2	 Lacoste y Guerrero 2022.

3	 «Marucho» se llama a un niño que va llevando a tiro 
a la yegua madrina, a quien sigue toda la tropa.

4	 Durante la Reforma Agraria el fundo Río Colorado 
fue expropiado y pasó a ser el Asentamiento Río 
Colorado. Los asentados hicieron trabajar el fundo, 
pagaron las deudas y se transformaron en un asen-
tamiento modelo, que los militares les quitaron lue-
go del Golpe, vendiendo una buena parte a Briones 
(Cementos Bío Bío) y devolviendo el resto al Estado. 
Los asentados quedaron sin pan ni pedazo. 

5	 Mercado, Claudio (2025). Queremos seguir siendo arrie-
ros. https://www.youtube.com/watch?v=lyP7TIgh0Mc

Donde arranca la quebrada: 
memorias del «costeo» aymara 
Magdalena García

1	 Mis agradecimientos a la comunidad aymara de 
Mulluri por permitirme entrar en sus memorias y 
dar contenido a este texto, especialmente a sus 
dirigentes Aracely Mamani García, Marcos Mama-
ni García y Emilia García Calle. Este capítulo ha sido 
autorizado por la comunidad, así como lo fue la 
identidad de las personas que compartieron sus 
testimonios con esta investigación, la cual se llevó 
a cabo entre 2014 y 2018 en el marco de mi tesis 
doctoral (García 2021). Durante esos años tuvimos 
múltiples instancias de trabajo colaborativo en te-
rreno, realizando entrevistas grabadas, cartografías 
participativas y observaciones etnográficas de prác-
ticas ganaderas e instancias comunitarias. Asumí 
el compromiso de apoyarlos con la elaboración de 
un libro que se publicó en 2022 con Ediciones del 
Desierto: Mulluri. Memorias y legado cultural de una 
comunidad aymara, disponible para descarga gra-
tuita en: https://www.researchgate.net/publication/ 
370582732_MULLURI_Memorias_y_legado_cultural 
_de_una_comunidad_aymara

2	 Dransart 2002; García 2021; Gundermann 1984; 
Moreno 2011; Provoste 1976; Urrutia 2011.

3	 Que antiguamente pertenecieron a la provincia de 
Tarapacá, cuyas memorias históricas, sociales y te-
rritoriales los vinculan con esta región.

4	 García 2021.

Notas



241

5	 Eisenberg 2013; Gundermann 1998.

6	 Cereceda 2010; Dransart 2002; Martínez 1976; 
Riviére 1982; Van Kessel 1992.

II. Navegaciones, maritorios  
y movilidades acuáticas 

Huellas culturales entre las mareas 
del estrecho de Magallanes
Jimena Torres

1	  San Román et al. 2016.

2	 Aguilera 2016.

3	 Ver Duplessis 2003; Martinic 2004.

4	 González y Urbina 2023.

5	 Mayorga 2016.

6	 Harambour y Barrena 2019.

7	 Aguilera y Tonko 2013.

8	 García Oteiza 2013.

9	 Rivero y Fernández 2018.

10	 Harambour y Barrena 2019.

11	 García Ruiz y Ojeda Villarroel 2021; Torres y Ojeda 
2022.

12	 Aguilera y Tonko 2013.

13	 Borrero et al. 2020.

14	 Álvarez et al. 2022.

15	 Aguilera y Tonko 2013.

16	 Torres et al. 2023.

17	 García Ruiz y Ojeda Villarroel 2021.

18	 Bouganville 1921 [1771].

19	 Fitz-Roy 1839.

20	 Gusinde 1991 [1974].

21	 Martinic 1998-1999.

22	 Skottsberg 1911.

23	 Floore et al. 1999.

Caminos de mar en los archipiélagos australes
Ximena Urbina

1	  Mukherjee 2014: 87-101.

2	 Escuela de Arquitectura de la UCV 1971. 

3	 Lira et al. 2015: 310.

4	 Lira y Legoupil 2014.

5	 Reyes 2021.

6	 Emperaire 2002 [1963]; Chapman 2017. 

7	 Aguilera 2023.

8	 Urbina et al. 2020.

9	 Urbina 2019.

10	 Urbina 2017b.  

11	 Urbina 2015a; 2015b; 2016.

12	 Urbina 2019b; 2018b; 2017a; 2011.

13	 Urbina y Gándara 2025.

14	 Urbina 2014a.

15	 Urbina 2014b; 2018a.

16	 Menéndez 1900: 104.

17	 Von Murr 1811.

Redes de navegación en el sur de Chile
Nicolás Lira

1	 Entendemos la Patagonia septentrional como el 
territorio delimitado por el río Biobío por el nor-
te, el archipiélago de Chiloé por el sur, el océano 
Pacífico por el oeste, incluyendo las islas Mocha y 
Santa María, y por el este, los lagos andinos pata-
gónicos en las provincias argentinas de Neuquén 
y Río Negro.

2	 Ximena Urbina caracteriza y detalla la «ruta de las 
lagunas» en su artículo «La frustrada misión estra-
tégica de Nahuel Huapi, un punto en la inmensidad 
de la Patagonia» (2008).

3	 Por ejemplo, velocidades de entre cuatro y siete nu-
dos para la zona del canal de Chacao.

De caleta en caleta en las costas de Atacama
Benjamín Ballester

1	 Ballester 2018b.

2	 Ballester 2018a. 

3	 Ballester 2021c. 

4	 Ballester 2021d.

5	 Ruschenberger 1943.

6	 Looser 1960.

7	 Lizárraga 1999.

8	 Vásquez de Espinoza 1948.

9	 Lizárraga 1999; Pérez Rosales 1877.

10	 Ovalle 1646.

11	 Larraín 1974.

12	 Niemeyer 1965/1966.

13	 San Francisco y Ballester 2023. 

14	 Sayago 1973 [1874].

15	 Ballester y Gallardo 2017a. 

16	 Ídem. 

17	 Ballester y Gallardo 2017b.

III. Grandes redes e infraestructuras

Del camino del Inka al Qhapaq Ñan, 
un recorrido por el sistema vial andino
Mauricio Uribe

18	 Plataforma ceremonial escalonada, generalmen-
te de planta cuadrada o rectangular, que cumplía 
funciones rituales, políticas y administrativas en el 
Tawantinsuyu (nota de los editores).

19	 Complejo ritual inka que involucraba el sacrificio 
humano, generalmente infantil, realizado en altares 
de montaña para honrar al Sol y a las huacas, re-
forzando vínculos entre el Estado y los territorios 
conquistados.

20	 CMN 2015: 33.

21	 CMN 2015: 121.



242

El océano Pacífico, de la Colonia a la República
Rodrigo Moreno

1	  Berenguer 2008.

2	 Foerster 2008.

3	 Moreno 2007.

4	 Emperaire 2002. 

5	 Vicuña Mackenna 1869: 13. 

6	 Mariño de Lobera 1865.

7	 Ladrillero y Cortés Ojea 2024.

8	 Tromben 2002.

9	 Drake 2022.

10	 Stewart y Cabello 1997.

11	 Choque Mariño y Muñoz Ovalle 2016.

12	 Guarda 2001.

13	 Montañez Sanabria 2023.

14	 Urbina 2013.

15	 Schlüpmann 2006.

16	 Martínez 2024.

17	 Villalobos 1990.

18	 Gándara 2023.

19	 Mazzei y Pacheco 1985.

20	 Moreno 2023.

21	 Moreno 2015.

22	 Vargas Ponce 1788.

23	 Sagredo y González 2004.

24	 Llorca Jaña y Miller 2021: 52-53.

25	 Farfán 2024.

26	 Serrano 2013.

27	 Tromben 2019.

28	 Fuenzalida 1969.

29	 Mancilla 2011.

Chile sale a los mercados mundiales:
los ferrocarriles salitreros
Sergio González Miranda

1	  Assadourian et al. 1980: 46.

2	  Williamson 1860.

3	  Billinghurst 1905.

4	 Siempre se ha relacionado el ferrocarril con el hierro. 
De hecho, en esa época se hablaba de «caminos de 
hierro» cuando se referían a placas o sellos ferrovia-
rios. También el hierro fue una introducción moderna 
en los muelles de embarque del salitre, que termina-
ron siendo inicio y término de muchas líneas férreas.

5	 Wallerstein 2010: 37.

6	 Ibidem.

7	 El ferrocarril de Caldera es de 1850.

8	 González 2014.

9	 Rutledge 1987.

10	 Las carretas se conservaron durante casi todo el 
ciclo del salitre para las faenas de transporte in-
terno desde las calicheras hasta las plantas de 
elaboración.

11	 Sistema de lixiviación del nitrato a fuego directo.

12	 Es el mismo personaje que recibiera a Charles 
Darwin en su arribo a Tarapacá en 1835.

13	 Humberstone 1931.

14	 González 2020.

15	 Publicado en Iquique en 1896 por la Imprenta Tipo-
gráfica de Rafael Bini.

16	 Una mirada al porvenir. El Mercurio de Tarapacá, 
miércoles 29 de mayo de 1861, p. 2.

17	 Harvey 2014: 5. 

18	 Fue el gobierno de José Balta el que entregó ese pri-
vilegio en una negociación digna de una novela, don-
de uno de los hermanos Montero contrajo matrimo-
nio con la hija del presidente. Ver la historia novelada 
en Ingunza Montero 2014.

19	 Hacia 1864 el minero boliviano José Avelino Arama-
yo y el ingeniero alemán Hugo Reck le propusieron 
al Gobierno del Perú un ferrocarril que partiría des-
de Iquique en dirección a Oruro. Este sueño/mito 
frustrado persistió hasta el fin del ciclo del salitre 
(Harms 1930).

20	 Por el ferrocarril entre la oficina Agua Santa y el 
puerto menor Caleta Buena.

21	  Por el ferrocarril entre la oficina Alianza y la caleta 
Chucumata.

22	 Castro 2014.

23	 Iglesias 1945: 145.

24	 González Pizarro 2017.

25	 Blakemore, H. 1990. From the pacífic to La Paz. The 
Antofagasta (Chili) and Bolivia Railway Company 
1888-1998. Antofagasta Holding PLC Lester Crook 
Academic Publishing.

26	 Ravest 2008.

27	 Miranda 1905: 69.

28	 Godoy 2023: 41.

29	 González 2022.

30	 Iturraspe 2002: 174.

La carretera Panamericana en Chile. 
Políticas, viajes, paisajes
Rodrigo Booth

1	  Booth 2025: 181-220; Ficek 2016.

2	 Salvatore 2006.

3	 Lacalle 1930.

4	 Anesi 1938.

5	 Torrent 2021: 118-128.

6	 Urrutia 2023.

Tiempos y espacios metropolitanos. 
La red del metro de Santiago
Marco González

1	 Almandoz e Ibarra 2024.

Notas



243

2	 Parcerisa y Rubert de Ventós 2002.

3	 Augé 2015.

IV. Orientarse en la inmensidad

La Tierra de los Fuegos imposibles
Alberto Harambour

1	  Hammerschmidt 2016: 92.

2	 Entre estos registros, destacan las memorias de 
Vargas 2017; Shesches 2009; Maldonado 2013; 
VV.AA. 2022; Zárraga 2022.

3	 Darwin 1845: 504-505.

4	 Hudson 1893: 226.

5	 Orquera 2022.

6	 Fiore 2006.

7	 Legoupil et al. 2011.

8	 Gallardo 1911.

9	 Chapman 2008: 50.

10	 Harambour 2019.

11	 Bridges 1948: 65-67.

12	 Spears 1895: 133.

13	 Donoso 1906: 15.

14	 Harambour 2022.

15	 Krenak 2019.

Las huellas del llamero y sus recuas  
en el desierto de Atacama
José Berenguer

1	  Más detalles en Berenguer 2004.

2	 Cereceda et al. 2018.

3	 Núñez 1976.

4	 Núñez y Nielsen 2011.

5	 Por ejemplo, Boman 1992 [1908] y Uhle 1913.

6	 Nielsen 1997.

7	 Fernández 1994; Nielsen 1997; Berenguer 1999.

8	 Núñez y Briones 2017.

9	 Sanhueza 1992.

10	 Richard et al. 2018.

11	 Manríquez 2017.

12	 Rudolph 1963.

Ruta a las estrellas: legado ancestral y encuentro 
con la astronomía moderna

Basilio Solís

1	  Briones y Chacama 1987.

2	 Trincado et al. 2020.

3	 Magaña 2006. 

4	 Solís y Jaldín 2020.

5	 Sinclaire y Berenguer 2018.



244

I. Ir y venir entre cordilleras

El istmo de Ofqui: 
¿muro que divide o punto de confluencia?
Paula López Wood

Astorga, E. y Saavedra, S. (2016). Istmo de Ofqui. Un pro-
ceso inconcluso de conectividad en la zona sur aus-
tral. Coyhaique: Ediciones Ñire Negro. 

Aumen (ed.) (2011). Augusto Grosse: explorando Aysén. 
Coyhaique: Aumen, 2011.

Méndez, C., Troncoso, A., Morello, F. et al. (2019). Arqueo-
logía, pasos y barreras naturales alrededor de Campos 
de Hiealo Norte. Magallania, 47 (1): 13-36. https://
doi.org/10.4067/S0718-22442019000100013

Olavarría, C. et al.(2019). Preliminary Report on a New Ba-
leen Whale Mortality at the Golfo de Penas, Southern 
Chile, that Occurred Late 2019 Summer. doi: https://
archive.iwc.int/pages/view.php?ref=11991&k=&-
search=%21last1000&offset=0&order_by=fiel-
d74&sort=DESC&archive 

Urbina, X., Bahamonde, C., Arregui, C., Carabias, D., Lira, 
N. y Stüdemann, N. (2019). Rastros en el agua: Ex-
ploradores, embarcaciones y materialidades. Santia-
go: Servicio Nacional del Patrimonio Cultural. 

Territorios y redes mapuche 
más allá de la cordillera
 Álvaro Bello

Ancán, J. (2002). Los Napülkafe, viajeros del Wallmapu, 
en el antiguo paisaje mapuche. En Aldunate, C. y Li-
nelaf, L. (eds.). Voces mapuches. Santiago: Museo de 
Arte Precolombino.

Bello, Á.(2004). Los mapuches de Chile entre la historia 
y el mito. Revista de Educación Aula Abierta, 131 (10, 
Parte 1) y 132 (10, Parte 2).

--- (2011). Nampülkafe, el viaje de los mapuches de 
Araucanía a las pampas argentinas. Temuco: Edicio-
nes UCT.

Bengoa, J. (1987). Historia del pueblo mapuche. Santia-
go: Sur.

Bhabha, H. (2010). Nación y narración. Buenos Aires: 
Siglo XXI.

Guevara, T. (1913). Las últimas familias y costumbres 
araucanas. Santiago: Imprenta, Litografía y Encua-
dernación Barcelona. 

Gundermann, H., González, H. y De Ruyt, L. (2009). 
Migración y movilidad mapuche a la Patagonia ar-
gentina. Magallania, 37 (1): 21-35. https://dx.doi.
org/10.4067/S0718-22442009000100003

Huiliñir-Curío, V. (2018). De senderos a paisajes: pai-
sajes de las movilidades de una comunidad ma-
puche en los Andes del sur de Chile. Chungará, 
50 (3): 487-499. https://dx.doi.org/10.4067/
S0717-73562018005001301

Hux, M. (1991). Caciques huilliches y salineros. Buenos 
Aires: Marymar. 

León, L. (1981). Alianzas militares entre los indios de Ar-
gentina y Chile. La rebelión araucana de 1867-1872. 
Nueva Historia, I (I): 3-49. 

--- (1991). Maloqueros y conchavadores en Araucanía 
y las Pampas, 1700-1800. Temuco: Universidad de 
La Frontera.

Treutler, P. (1861). La provincia de Valdivia y los Arauca-
nos (Tomo I). Santiago: Imprenta Chilena.

Zapater, H. (1982). La expansión araucana en los siglos 
XVIII y XIX. En Villalobos, S. et al. Relaciones fronteri-
zas en la Araucanía. Santiago: Ediciones Universidad 
Católica de Chile.

Trashumar entre araucarias  
y volcanes en los Andes del Sur
Carla Marchant

Adriazola, C., Carrasco, M., López, D. y Chavarría, A. 
(2024). Las veranadas en la cordillera Pehuenche en 
el Sur de Chile. Santiago: FAO y MINAGRI.

Bello, A. (2011). «Nampülkafe». El viaje de los mapuches 
de La Araucanía a las pampas argentinas. Territorio, 
política y cultura en los siglos XIX y XX. Temuco: Uni-
versidad Católica de Temuco.

Redes en peligro de desaparecer: 
la arriería en Chile Central
Claudio Mercado

Lacoste, P. y Guerrero, C. (2022). Los arrieros y la inde-
pendencia del Cono Sur: rutas trasandinas, logística 
y servicio secreto en el Ejército de los Andes. Histo-
ria 396, 12 (1): 101-130.

Salir del valle. Arte rupestre y rutas diaguitas
Felipe Armstrong y Andrés Troncoso

González, P. (2004). Patrones decorativos y espacio: El 
arte visual diaguita y su distribución en la cuenca 
del río Illapel. Chungará, 36: 767-781. https://doi.
org/10.4067/s0717-73562004000400019

--- (2017). Sitio El Olivar: Su importancia para la re-
construcción de la prehistoria de las comunidades 
agroalfareras del norte semiárido chileno. Coleccio-
nes Digitales, Subdirección de Investigación Dibam. 
http://www.museoarqueologicolaserena. cl/sitio/
Contenido/Objeto-de-Coleccion-Digital/83572:-
Sitio-El-Olivar-su-importancia-para-la-reconstruc-
cion-de-la-prehistoria-de-las-comunidades-agroal-
fareras-del-norte-semiarido-chileno 

Moya-Cañoles, F. (2021). Archaeological analyses of pig-
menting materials, a case study on Initial Late Holocene 

hunter-gatherers from North-Central Chile. Journal of 
Archaeological Science: Reports, 36: 102801. https://
doi.org/10.1016/j.jasrep.2021.102801

Troncoso, A. (2005). El plato zoomorfo / antropomor-
fo diaguita: una hipótesis interpretativa. Werkén, 6: 
113-123.

Troncoso, A. y Armstrong, F. (2017). Ontología, historia 
y la experiencia del arte rupestre en el centro-norte 
de Chile. En J. R. Pellini, A. Zarankin y M. A. Salerno 
(Eds.). Sentidos Indisciplinados. Arqueología, sen-
sorialidad y narrativas alternativas. Madrid: JAS Ar-
queología: pp. 307-346.

Troncoso, A., Armstrong, F., Vergara, F., Ivanovic, F. y Ur-
zúa, P. (2020). Nurturing and Balancing the World: A 
Relational Approach to Rock Art and Technology from 
North Central Chile (Southern Andes). Cambridge 
Archaeological Journal, 30(2): 239-255. https://doi.
org/10.1017/S0959774319000581

Vergara, F. (2019). The dance of the lines: On the 
rhythms of making petroglyphs. Journal of Ma-
terial Culture, 24(3): 270-292. https://doi.
org/10.1177/1359183519836140

Donde arranca la quebrada: 
memorias del «costeo» aymara 
Magdalena García

Cereceda, V. (2010). Una extensión entre el altiplano y 
el mar. Relatos míticos chipaya y el norte de Chile. 
Estudios Atacameños, 40: 101-130. 

Dransart, P. (2002). Earth, water, fleece and fabric. An 
ethnography and archaeology of Andean camelid 
herding. Londres y Nueva York: Routledge.

Eisenberg, A. (2013). Aymara indian perspectives on de-
velopment in the Andes. Tuscaloosa: The University 
of Alabama Press. 

García, M. (2021). Otra costa hay en la puna. Configura-
ciones del espacio indígena y movilidad pastoril en 
los Andes centro-sur. Santiago: Qillqa Ediciones.

Gundermann, H. (1984). Ganadería aymara, ecología y 
forraje (Chile). Chungará, 12: 99-124.

Martínez, G. (1976). El sistema de los uywiris en Isluga.  
En Niemeyer, H. (ed.). Homenaje al Dr. Gustavo 
Le Paige. Antofagasta: Universidad del Norte, pp. 
255-327. 

Moreno, X. (2011). Modificación de los manejos pastori-
les de las comunidades aymaras del Salar del Huas-
co y Lirima (Región de Tarapacá). Tesis de magíster 
en Gestión y Planificación Ambiental. Santiago: Uni-
versidad de Chile.

Provoste, P. (1976). Antecedentes de la estructura so-
cioeconómica de Isluga. Iquique: Centro de Investi-
gaciones Isluga, Universidad del Norte.

Riviére, G. (1982). Sabaya, structures socio-économiques 
et représentations symboliques. Tesis doctoral. París: É-
cole des Hautes Études en Sciences Sociales (EHESS). 

Referencias bibliográficas



245

Urrutia, F. (2011). Participación social en la quebrada de 
Camiña: entre los avatares de la tradición y la diná-
mica municipal. Memoria de Título en Antropología 
Social. Santiago: Universidad de Chile.

Van Kessel, J. (1992). Holocausto al progreso. Los ayma-
ras de Tarapacá. La Paz: Hisbol.

II. Navegaciones, maritorios  
y movilidades acuáticas 

Huellas culturales entre las mareas 
del estrecho de Magallanes
Jimena Torres

Aguilera, O. (2016). Habitar en el espacio y el lengua-
je: El léxico de la geografía Kawésqar. Magalla-
nia, 44 (1): 85-101. https://dx.doi. org/10.4067/
S0718-22442016000100006

Aguilera, O. y Tonko, J. (2013). Relatos de viaje kawésqar. 
Nómades canoeros de la Patagonia Occidental. Te-
muco: Ofqui Editores.

Borrero, L. A., Morello, F. y San Román, M. (2020). Geogra-
fía cultural de los archipiélagos de Fuego-Patagonia 
en tiempos recientes: movilidad y planificación. Ma-
gallania, 48 (2): 45-70. http:// dx.doi.org/10.4067/
S0718-22442020000200045

Bougainville, L. A. (1921) [1771]. Un viaje alrededor del 
mundo a bordo de la fragata real La Boudeuse y la 
fusta Étoile, en 1766, 1767, 1768 y 1769. Madrid: 
Calpe.

Duplessis (2003). Périple de Beauchesne à la Terre de 
Feu (1698-1701). Une expédition mandatée par 
Louis XIV. París: Transboréal.

Fernández, M. y Riveros, K. (2017). Entre mares, pampas 
y vientos. Memorias de Chiloé en Punta Arenas. San-
tiago: Andros impresores. 

Fitz-Roy, R. (1839). Narrative of the Surveying Voyages 
of His Majesty’s Ships Adventure and Beagle between 
the Years 1826 and 1836, describing their examina-
tion of the southern shores of South America, and 
the Beagle’s circumnavigation of the globe. Proceed-
ings of the second expedition, 1831-1836, under the 
command of Captain Robert Fitz-Roy, R.N. Londres: 
Henry Colburn.

Floore, P., Gawronski, J., Hefting, O. y Zeeberg, J. J. 
(1999). Holandeses en el estrecho de Magallanes. 
Stichting Olivier van Noort. Amsterdam: Instituut 
voor Praeen Protohistorische Archeologie, Universi-
teit van Amsterdam.

García Oteiza, S. (2013). Vestigios patrimoniales del 
aserradero Caleta María, Tierra del Fuego (Chile). Ma-
gallania, 41 (1): 53-82. https://dx.doi.org/10.4067/
s0718-22442013000100003

García Ruiz, A. y Ojeda Villarroel, J. (2021). Merluceros, 
memorias visuales en canales y fiordos subantárti-
cos. Punta Arenas: La Prensa Austral. 

González, S. y Urbina, S. (2023). Presencias invisibles. 
Entendiendo ciudad Rey Don Felipe en clave étnica. 
Autoctonía. Revista de Ciencias Sociales e Historia, 7 
(2): 862-90.

Gusinde, M. (1991) [1974]. Los indios de Tierra del Fue-
go. Los Halakwulup. Buenos Aires: Centro Argentino 
de Etnología Americana.

Harambour, A. y Barrena Ruiz, J. (2019). Barbarie o justi-
cia en la Patagonia Occidental: las violencias colonia-
les en el ocaso del pueblo Kawésqar, finales del siglo 
XIX e inicios del siglo XX. Historia Crítica, 71, 25-48. 
https://doi.org/10.7440/histcrit71.2019.02

Legoupil, D. (1989). Ethno-Archéologie dans les Archipels 
de Patagonie: Les Nomades Marins de Punta Baja. 
París: Éditions Recherche sur les Civilisations.

Martinic, M. (1998-1999). Bahía Cordes-Fortescue (es-
trecho de Magallanes), su ocupación por holandeses 
en 1599 y franceses en 1694-1699. Boletín de la 
Academia Chilena de Historia, 6566: 307-320.

--- (2004). Archipiélago patagónico. La última frontera. 
Punta Arenas: Universidad de Magallanes.

Mayorga Zúñiga, M. (2020). Seal-skinners lobeando 
en territorio chono, aónikenk y chilote, 18301845. 
Estudios Atacameños, 64: 85-107. https:// dx.doi.
org/10.22199/issn.0718-1043-2020-0005

Morello, F., Martínez, I. Barrientos, M. J. y San Román, M. 
(2015). Línea de base arqueológica. Proyecto Cons-
trucción camino de penetración Cameron-Puerto 
Arturo, Región de Magallanes y Antártica Chilena. 

Morello, F., San Román, M., Prieto, A., Reyes, O., Baha-
mondes, G., Torres, J. y Lucero, M. (2008). Línea de 
base de los recursos culturales y antecedentes his-
tóricos del área marina costera protegida Francisco 
Coloane. Punta Arenas: Universidad de Magallanes.

Ocampo, C. y Rivas, P. (1996). Caracterización arqueo-
lógica preliminar del suroeste de la Tierra del Fuego. 
Anales del Instituto de la Patagonia, 24: 125-152.

Riveros Quinteros, K. y Fernández Génova, M. (2018). 
Chiloé en otro lugar. Memorias de migraciones a 
Punta Arenas. Sophia Austral, 22: 137-161.

San Román, M., Reyes, O., Morello, F. y Torres, J. 
(2016). Archaeology of maritime hunter-gatherers 
from Southernmost Patagonia, South America: 
Discussing timing, changes and cultural traditions 
during the Holocene. En Bjerck, H. B., Mjelva 
Breivik, H., Fretheim, S. E., Piana, E. L., Tivoli, A. M., 
Zangrando, A. F. J. y Skar, B. (eds.). Marine ventures. 
Archaeological perspectives on human-sea relations. 
Sheffield: Equinox Publishing, pp. 157-174.

Skottsberg, C. (1911). The Wilds of Patagonia. Londres: 
Edward Arnold.     

--- (1913). Observations on the Natives of the Patago-
nian Channel Region. American Anthropologist, 15 
(4): 578-616.

Torres, J., Araneda, I., Huidobro, C., Mansilla, C., Sierpe, 
V., Barrientos, M., Flores, C. y Rivas, G. (2024). Caza-
dores del bosque costero: el sitio Puerto Arturo 45, 

ocupaciones Holoceno tardío en el centro oeste de 
Tierra del Fuego. Poster presentado en XII Jorna-
das de Arqueología de la Patagonia, Río Gallegos, 
Argentina. 

Torres, J. y Ojeda, J. (2022). Pescadores demersales en 
Patagonia meridional: reconstruyendo su historia 
desde la arqueología y socioecología. En Álvarez, R., 
Rebolledo, S., Quiroz, D. y Torres, J. (eds.). La pesca 
en Chile: miradas entrecruzadas. Santiago: Servicio 
Nacional del Patrimonio Cultural, pp. 449-471.

Caminos de mar en los archipiélagos australes
Ximena Urbina

Aguilera, N. (2023). Aqa K’énak: Navegación indígena en 
Patagonia, 1520-1960. Una aproximación desde la 
etnohistoria y la arqueología. Tesis para optar al títu-
lo de doctor en Arqueología Prehistórica. Barcelona: 
Universidad de Barcelona. 

Chapman, A. (2017). Yaganes del cabo de Hornos. 
Encuentros con los europeos antes y después de 
Darwin. Santiago: Pehuén.

Escuela de Arquitectura de la UCV (1971). Maritorios de 
los archipiélagos de la Patagonia Occidental. Funda-
mentos de la Escuela de Arquitectura. Santiago: Uni-
versidad Católica de Valparaíso. 

Lira, N., Figueroa, V. y Braicovich, R. (2015). Estudio y 
análisis de los restos de dalca del museo etnográ-
fico de Achao, Chiloé. Magallania, 43 (1): 309-320.

Lira, N. y Legoupil, D. (2014). Navegantes del sur y las re-
giones australes. En Aldunate, C. (ed.). Mar de Chile. 
Santiago: Ediciones del Museo Chileno de Arte Pre-
colombino, pp. 102-143.

Menéndez, Fray F. (1900). Diarios. Publicados y comen-
tados por Francisco Fonck. Valparaíso.

Mukherjee, R. (2014). Escape from Terracentrism: writ-
ing a Water History. Indian Historical Review, 41 (1): 
87-101.

Reyes, O. (2021). Navegando en los canales patagóni-
cos. Arqueología de los grupos canoeros del archipié-
lago de los Chonos (43º-47º). Punta Arenas: Univer-
sidad de Magallanes.

Urbina, X. (2011), La proyección de Chiloé hacia la Pa-
tagonia insular en el siglo XVIII. Anuario de Estudios 
Americanos, 68 (2): 599-622.

--- (2013). Expediciones a las costas de la Patagonia 
Occidental en el período colonial. Magallania, 41 (2): 
51-84.

--- (2014a). El frustrado fuerte de Tenquehuén en el ar-
chipiélago de los Chonos, 1750: dimensión chilota 
de un conflicto hispano-británico. Historia, 47 (1): 
133-155.

--- (2014b). Fuentes para la historia de la Patagonia Oc-
cidental en el período colonial. Primera parte: siglos 
XVI y XVII. Valparaíso: Ediciones Universitarias de 
Valparaíso.



246

--- (2015). El chono Cristóbal Talcapillán y su infor-
mación sobre colonias inglesas en la Patagonia 
Insular, 1674. Boletín de la Academia de Historia 
Naval y Marítima de Chile, 19: 27-44.

--- (2016). La sospecha de ingleses en el extremo sur 
de Chile, 1669-1683: actitudes imperiales y loca-
les como consecuencia de la expedición de John 
Narborough. Magallania, 44 (1): 15-40.

--- (2017a). La isla Madre de Dios (costa del Pacífico 
austral) en los siglos XVII y XVIII: circulación de la 
información e intereses geopolíticos de España e 
Inglaterra. Vegueta, 17: 545-567.

--- (2017b). Traslados de indígenas de los archipiéla-
gos patagónicos occidentales a Chiloé en los si-
glos XVI, XVII y XVIII. En Valenzuela, J. (ed.). América 
en diásporas. Esclavitudes y migraciones forzadas 
en Chile y otras regiones americanas (siglos XVI-
XIX). Santiago: RIL /Instituto de Historia, Pontificia 
Universidad Católica de Chile, pp. 381-411.

--- (2018a). Fuentes para la historia de la Patagonia 
Occidental en el período colonial. Segunda parte: 
siglo XVIII. Valparaíso: Ediciones Universitarias de 
Valparaíso.

--- (2018b). Los «papeles de Londres» y alertas sobre 
ingleses. Chiloé y las costas de la Patagonia Occi-
dental ante los conflictos entre España e Inglate-
rra durante los siglos XVII y XVIII. Mèlanges de la 
Casa de Velázquez, 48 (2): 235-264.

--- (2019a). Del Mar del Sur al estrecho de Magallanes: 
el primer contacto español con el islario del Pa-
cífico austral, 1553-1558. Boletín de la Academia 
Chilena de la Historia, LXXXV (128): 125-160.

--- (2019b). Tres expediciones salidas desde Chiloé a 
los archipiélagos australes, 1767-1770: el interés 
de la Metrópoli y la realidad local. Aysenología, 5 (7): 
28-36.

Urbina, X. y Gándara, N. (2015). Los prácticos en las 
navegaciones de la Patagonia Occidental, siglos 
XVI al XIX. En Lanfranco, F. (ed.). Oficios en la his-
toria. Valparaíso: Ediciones de la PUCV. En prensa.

Urbina, X., Reyes, O. y Belmar, C. (2020). Canoeros en 
Chiloé: de facilitadores de las navegaciones es-
pañolas en los archipiélagos de los Chonos y de 
Guayaneco, a productores y comerciantes, 1567-
1792. Chungará, 52 (2): 335-346.

Von Murr, C. G. (1811). Nachrichten von verschiedenen 
Landern des spanischen Amerika. Halle: Verlegt 
bev Joh. Christian Hendel, pp. 506-598.

Redes de navegación en el sur de Chile
Nicolás Lira

Ancán, J. (2002). Los Napülkafe, viajeros del wallmapu, 
en el antiguo paisaje mapuche. En Voces Mapu-
che, pp. 99-126. Santiago: Museo Chileno de Arte 
Precolombino.

Bengoa, J. (2007). Historia de los antiguos mapuches 
del sur. Santiago: Catalonia.

Lira, N. (2010). Canoas monóxilas en el centro-sur de 
Chile: navegando sobre los árboles. Actas del XVII 
Congreso Nacional de Arqueología Chilena, Tomo 
2: 1473-1485. Valdivia: Kultrún.

--- (2015). Embarcations de tradition indigène en 
Patagonie du Nord/Sud du Chili: connexions, con-
tacts et routes de la cordillère des Andes à la mer. 
Tesis de doctorado, Universidad de París 1 Pan-
théon-Sorbonne. París.

--- (2017). The Maritime Cultural Landscape of Nor-
thern Patagonia. Journal of Maritime Archaeology, 
12: 199-221.

--- (2018). Embarcaciones de tradición indígena en 
Patagonia septentrional: arqueología, historia y et-
nografía. Revista de Arqueología Histórica Argenti-
na y Latinoamericana, 1 (12): 7-36.

Lira, N., y Legoupil, D. (2014). Navegantes del sur y las 
regiones australes. En: Aldunate, C. (ed.). Mar de 
Chile. Santiago: Museo Chileno de Arte Precolom-
bino, pp. 102-143.

Rieth, E. (1998). Des Bateaux et des Fleuves, Archéo-
logie de la batellerie du Néolithique aux Temps mo-
dernes en France. París: Errance.

Silveira, M., López, L. y Pastorino, G. (2010). Movilidad, 
redes de intercambio y circulación de bienes en el 
sudoeste del Neuquén (Norpatagonia, Argentina). 
Los moluscos del lago Traful. Intersecciones en An-
tropología, 11: 227-236.

Solari, M.E., Cueto, C., Hernández, F., Rojas, J. F. y Ca-
mus, P. (2011). Procesos territoriales y bosques 
en la cuenca del río Valdivia (siglos XVI-XIX). Revis-
ta de Geografía Norte Grande, 49: 45-62.

Stern, C., García, C., Navarro, X. y Muñoz, J. (2009). 
Fuentes de distribución de diferentes tipos de ob-
sidianas en sitios arqueológicos del centro-sur de 
Chile (38-44° S). Magallania, 37 (1): 179-192.

Urbina, X. (2008). La frustrada misión estratégica de 
Nahuel Huapi, un punto en la inmensidad de la Pa-
tagonia. Magallania, 36 (1): 5-30. 

Westerdahl, C. (1992). The Maritime Cultural Land-
scape. The International Journal of Nautical Ar-
chaeology, 21 (1): 5-14.

De caleta en caleta en las costas de Atacama
Benjamín Ballester

Ballester, B. (2018a). El Médano rock art style: Izcuña 
paintings and the marine hunter-gatherers of the 
Atacama Desert. Antiquity, 92 (361): 132-148.

--- (2018b). La caza de cetáceos en la costa del desier-
to de atacama: relatos escritos, pinturas rupestres, 
artefactos y restos óseos. En Castellucci, W. y Qui-
roz, D. (eds.). Baleeiros do Sul II, antropología e histó-
ria da indústria baleeira nas costas Sul-americanas. 
Salvador de Bahía: EDUNEB, pp. 59-84.

--- (2021c). Arpones precolombinos de Antofagasta. 
Acople de partes, collage de materiales, ensam-
blaje de seres y mosaico de paisajes. En Quiroz, 
D. (ed.). Ensamblajes del pasado. Lugares, objetos
y reflexiones. Santiago: Subdirección de Investiga-
ción del Servicio Nacional de Patrimonio Cultural,
pp. 99-136.

--- (2021d). Estibando lobos en el mar: (des)cargar en 
los puertos y caletas de Atacama. En Ballester, B. y 
Richard, N. (eds.). Cargar y descargar en el desierto 
de Atacama. Santiago: Subdirección de investiga-
ción del Servicio Nacional del Patrimonio Cultural, 
pp. 257-272.

Ballester, B. y Gallardo, F. (2017a). La versatilidad del 
parentesco en la reproducción social: el caso de 
los cazadores-pescadores marinos del desierto de 
Atacama (siglos XVI-XIX, norte de Chile). Boletín de 
la Sociedad Chilena de Arqueología, 47: 7-28.

--- (2017b). Reflexiones sobre valor e intercambio 
de objetos en la costa de Atacama. Taltalia, 10: 
53-64.

Larraín, H. (1974). Demografía y asentamientos de 
los pescadores costeros del Sur peruano y Norte 
chileno, según informes del cronista Antonio Vás-
quez de Espinoza (1617-1618). Norte Grande, 1: 
55-80.

Lizárraga, R. de (1999) [1603-1609]. Descripción del 
Perú, Tucumán, Río de la Plata y Chile. Buenos Ai-
res: Academia Nacional de Historia.

Looser, G. (1960). Las balsas de cueros de lobo in-
flados de la costa de Chile. Revista Universitaria, 
64/65: 247-273.

Niemeyer, H. (1965/1966). Una balsa de cueros de 
lobo de la caleta de Chañaral de Aceitunas (Prov. 
de Atacama, Chile). Revista Universitaria, 50/51 
(2): 257-269.

Ovalle, A. de (1646). Historia de la Relación del Reyno 
de Chile. Roma: Francisco Caballo.

Pérez Rosales, V. (1877). Historia general de el Reyno 
de Chile, Flandes Indiano. Valparaíso: Imprenta del 
Mercurio.

Ruschenberger, W. (1943). Three years in the Pacific. 
Including notices of Brazil, Chile, Bolivia and Peru. 
Filadelfia: Carey, Lea y Blanchard.

San Francisco, A. y Ballester, B. (2023). Diario de la mi-
sión que fue a Copiapó y Paposo en enero de 1841. 
Antofagasta: Pampa Negra.

Sayago, C. M. (1973) [1874]. Historia de Copiapó. Bue-
nos Aires: Francisco de Aguirre.

Subercaseaux, B. (1945). Tierra de océano. Santiago: 
Ercilla.

Vásquez de Espinoza, A. (1948) [1630]. Compendio y 
descripción de las Indias Occidentales. Washing-
ton: Smithsonian Institution.



247

III. Grandes redes  
e infraestructuras

Del camino del Inka al Qhapaq Ñan, 
un recorrido por el sistema vial andino
Mauricio Uribe

Adán, L. y Uribe, M. (2005). El dominio inca en la loca-
lidad de Caspana: Un acercamiento al pensamien-
to político andino (río Loa, norte de Chile). Estudios 
Atacameños, 29: 41-66. http://dx.doi.org/10.4067/
S0718-10432005000100003

Aldunate, C. y Cornejo, L. (eds.) (2001). Tras la huella 
del Inka en Chile. Santiago: Museo Chileno de Arte 
Precolombino. 

Berenguer, J. (ed.) (2009). Chile bajo el imperio 
de los Inkas. Santiago: Museo Chileno de Arte 
Precolombino. 

Consejo de Monumentos Nacionales (2015). Qhapaq 
Ñan: el sistema vial andino y los Incas en el norte de 
Chile. Santiago: DIBAM. https://www.monumentos.
gob.cl/sites/default/files/articles-55450_doc_pdf.
pdf

Santoro, C. y Uribe, M. (2018). Inca Imperial Coloniza-
tion in Northern Chile. En Alconini, S. y Covey, A. 
(eds.). The Oxford Handbook of the Incas. Oxford: 
Oxford Handbooks, pp. 355-374. doi: https://doi.
org/10.1093/oxfordhb/9780190219352.013.38 
(consultado el 6 de julio de 2025).

Stehberg, R. (1995). Instalaciones incaicas en el norte y 
centro semiárido de Chile. Santiago: Centro de Inves-
tigaciones Diego Barros Arana, DIBAM.

Uribe, M. (1999). La arqueología del Inka en Chile. Revis-
ta Chilena de Antropología, 15: 63-97. doi: https://
revistadeantropologia.uchile.cl/index.php/RCA/
article/view/17956

--- (2004). El Inka y el poder como problemas de la 
arqueología del Norte Grande de Chile. Chungará, 
36 (2): 313-324. doi: http://dx.doi.org/10.4067/
S0717-73562004000200006

--- (2015). Tampus. En Matos, R. y Barreiro, J. (eds.). The 
Great Inka Road: Engineering an Empire. Washington 
D. C.: Smithsonian, pp. 90-94.

Uribe, M. y Sánchez, R. (2016). Los Incas en Chile. Apor-
tes de la arqueología chilena a la historia del Tawan-
tinsuyo (ca. 1400 a 1536 años d.C.). En Falabella, 
F., Uribe, M., Sanhueza, L., Aldunate, C. e Hidalgo, J. 
(eds.). Prehistoria de Chile. Desde sus primeros ha-
bitantes hasta los Incas. Santiago: Universitaria, pp: 
529-572.

Zori, C., Brant, E. y Uribe, M. (2017). Empires as social 
networks: roads, connectedness, and the Inka in-
corporation of northern Chile. Ñawpa Pacha, 37 (1): 
1-23. https://doi.org/10.1080/00776297.2017.1
323533

El océano Pacífico, de la Colonia a la República
Rodrigo Moreno

Berenguer, J. (2008). La costa: un lugar para vivir. En 
Cornejo Bustamante, Luis (ed.). Pescadores de la 
niebla. Los changos y sus ancestros. Santiago: Mu-
seo Chileno de Arte Precolombino, pp. 23-39.

Choque Mariño, C. y Muñoz Ovalle, I. (2016). El Camino 
Real de la Plata: Circulación de mercancías e interac-
ciones culturales en los valles y Altos de Arica (siglos 
XVI al XVIII). Historia, 49 (1): 57-86.

Drake, F. (2022). El mundo rodeado. Crónica de la circun-
navegación de Francis Drake (1577-1580). Valparaí-
so: Ediciones Universitarias de Valparaíso, pp. 82-93.

Emperaire, J. (2002). Los nómades del mar. Santiago: 
LOM. 

Farfán, G. (2024). La incorporación de la Isla de Pascua 
a la República de Chile. En las Fronteras del Derecho, 
3.3318: 1-21.

Foerster, R. (2008). Una aproximación a las identidades 
territoriales y su nexo con el Estado: el caso «lafken-
che». IX Congreso Argentino de Antropología Social. 
Posadas: Universidad Nacional de Misiones.

Fuenzalida, R. (1969). Los diques secos de Talcahuano. 
Historias de su construcción. Revista de Marina, 86 
(672): 607-611.

Gándara, N. (2023). Islas en disputa: la construcción de cono-
cimiento sobre las islas Juan Fernández en la era de rivali-
dades imperiales. Intus Legere – Historia, 17 (1): 97-119.

Guarda, G. (2001). Nueva historia de Valdivia. Santiago: 
Universidad Católica de Chile, pp. 326-328.

Ladrillero, J. y Cortés Ojea, F. (2024). Derroteros del viaje 
al estrecho de Magallanes (1557-1559). Santiago: 
Editorial Universitaria.

Llorca-Jaña, M. y Miller, R. M. (2021). Historia económica 
de Chile desde la Independencia. Santiago: RIL.

Mancilla, P. (2011). Antecedentes históricos sobre el te-
rritorio antártico chileno conocidos hacia la década de 
1950. Estudios Hemisféricos y Polares, 3 (3): 115-128.

Mariño de Lobera, P. (1865). Crónica del Reino de Chile. 
En Colección de historiadores de Chile, tomo VI. San-
tiago: Imprenta del Ferrocarril, pp. 115-118.

Martínez, J. M. (2024). Cartografía, paisaje y territorio: 
imágenes y formas de mirar a Chile en la primera mi-
tad del siglo XVIII. Tesis Doctorado en Estudios Ame-
ricanos. Santiago: Universidad Adolfo Ibáñez.

Mazzei, L. y Pacheco, A. (1985). Historia del traslado de 
la ciudad de Concepción. Concepción: Universidad 
de Concepción.

Montañez Sanabria, E. (2023). Nodo de corsarios: las 
islas Mocha y Santa María, siglos XVI y XVII. Intus-Le-
gere Historia, 17 (1): 246-279.

Moreno, R. (2007). Misiones en Chile austral. Los jesuitas 
en Chiloé 1608–1768. Sevilla: CSIC, Universidad de 
Sevilla, pp. 98-100.

--- (2015). Hipólito Ruiz y la expedición botánica en Chile 
(1782-1783). Anales Literatura Chilena, 24: 51-70.

--- (2023). La cartografía de Jorge Juan y Antonio de 
Ulloa en el Pacífico Sur: otro legado de la expedición 
geodésica en el siglo XVIII. En Güereca, R. y Pinzón, G. 
(eds.). Construcción de un espacio marítimo: el Pacífi-
co y su evolución a partir de sus redes transoceánicas 
e interamericanas (1521-1821). Ciudad de México: 
UNAM, pp. 173-206.

Sagredo, R. y González, J. I. (2004). La expedición Ma-
laspina en la frontera austral del Imperio español. 
Santiago: Centro de Investigaciones Barros Arana 
– Universitaria.

Schlüpmann, J. (2006). Cartas edificantes sobre el co-
mercio y navegación entre Perú y Chile a comienzos 
del siglo XVIII. Lima: IFEA-IEP.

Serrano, G. (2013). 1836-1839 Portales y Santa Cruz. 
Valparaíso y la guerra contra la Confederación. Val-
paraíso: Ediciones Universitarias de Valparaíso.

Stewart, H. y Cabello, C. (1997). Los corsarios en la his-
toria chilena. Revista de Historia, 1 (7): 35-47.

Tromben, C. (2019). La Armada de Chile, una historia de 
dos siglos. Santiago: RIL, vol. II.

--- (2002). Las islas Juan Fernández: una historia náuti-
ca. Boletín Academia de Historia Naval y Marítima de 
Chile, 6: 75-103.

Urbina, X. (2013). Expediciones a las costas de la Pata-
gonia Occidental en el período colonial. Magallania, 
41 (2): 51-84.

Vargas Ponce, J. de (1788). Relación del último viage al 
estrecho de Magallanes de la fragata de S. M. San-
ta María de la Cabeza en los años de 1785 y 1786: 
extracto de todos los anteriores desde su descubri-
miento impresos y MSS y noticia de los habitantes, 
suelo clima y producciones del Estrecho. Madrid: Edi-
torial La viuda de Ibarra, hijos y compañía.

Vicuña Mackenna, B. (1869). Historia de Valparaíso. Val-
paraíso: Imprenta de Albion de Cox y Taylor.

Villalobos, S. (1990). El comercio y la crisis colonial. San-
tiago: Universitaria.

Chile sale a los mercados mundiales:
los ferrocarriles salitreros
Sergio González Miranda

Assadourian, C., Bonilla, H., Mitre, A. y Platt, T. (1980). 
Minería y espacio económico en los Andes. Lima: IEP.

Billinghurst, G. 1905. Documentos relativos al ferrocarril 
de Patillos. Valparaíso: Imprenta y Litografía Universo.

Castro, C. (1896). Las pampas salitreras. Iquique: Im-
prenta Tipográfica de Rafael Bini.

Castro, L. (2014). Espejismos en el desierto: proyec-
tos ferroviarios e integración subregional (Tarapacá 
1864-1937). Si Somos Americanos, 5 (4): 21-48.

Godoy, M. (2023). The Taltal Railway Company Limi-
ted. Historia global de su impacto en el desierto 
de Atacama, 1880-1980. Santiago: Ediciones del 
Despoblado.

Referencias bibliográficas



248

González, S. (2014). Las inflexiones de inicio y término 
del ciclo de expansión del salitre (1872-1919): una 
crítica al nacionalismo metodológico. Diálogo Andi-
no, 45: 39-49.

--- (2020). Agua Santa, espacio pivotante de la industria 
del nitrato de soda en Tarapacá. Los períodos «pe-
ruano» y «chileno» de la oficina más emblemática 
del ciclo de expansión del salitre. Revista Intercien-
cia, 45 (9): 434-440.

--- (2022). Más que una golondrina. La influencia mi-
nera de Tarapacá como efecto demostración en el 
desarrollo del cantón salitrero de Taltal antes de la 
guerra del Pacífico (1875-1879). Taltalia, 15: 45-71.

González Pizarro, J. A. (2017). La Compañía de Salitres 
de Antofagasta, Chile. El desafío de su moderniza-
ción empresarial e innovación estratégica. Estudios 
Atacameños, 60: 133-159.

Harms, C. (1930). Los grandes problemas de la zona 
norte de Chile. Santiago: La Ilustración.

Harvey, D. (2014). París, capital de la modernidad. Ma-
drid: AKAL.

Humberstone, J. T. (1931). El salitre y sus distintos mé-
todos de elaboración en los años de 1875-1885. En 
Berry-Bravo, J. y Bravo-Elizondo, P. (2007). James 
«Santiago» Thomas Humberstone. Autobiografía. 
Santiago: Campvs, pp. 259-274.

Iglesias, J. (1945).  José Santos Ossa. Perfiles de un con-
quistador. Santiago: Cultura.

Ingunza Montero, E. (2014). El tren de la codicia. Volu-
men I y II. Lima: Titanium.

Iturraspe, F. (2002). Mundialización, regionalización y 
territorio: un enfoque histórico y revisión de algu-
nos aportes teóricos. Revista Región y Sociedad, XIV 
(23): 171-191.

Miranda, G. (ed.) (1905).  Legislación boliviana sobre sa-
litre.  Santiago: G. E. Miranda.

Ravest, M. (2008).  La saga de las calicheras del Toco 
1876-1924.  Boletín de la Academia Chilena de la 
Historia, LXXIV (117): 191-245.

Rutledge, I. (1987). Cambio agrario e integración. El de-
sarrollo del capitalismo en Jujuy: 1500-1960. Tucu-
mán: UBA, CICSO.

Wallerstein, I. (2010). El moderno sistema mundial. III. La 
segunda era de gran expansión de la economía-mun-
do capitalista 1730-1850. México: Siglo XXI.

Williamson, J. (1860). Observaciones sobre la industria 
de la provincia de Tarapacá. Callao: Tipografía de Ma-
riano Gómez y C°.

La carretera Panamericana en Chile. 
Políticas, viajes, paisajes
Rodrigo Booth

Anesi, C. (1938). La carretera Panamericana. Su inaugura-
ción en el 9° cincuentenario del descubrimiento de Amé-
rica. 1492 - 12 de octubre - 1942. Buenos Aires, s/e.

Bahamonde, M. (1980). Ruta Panamericana. Santiago: 
Nascimento.

Booth, R. (2025). Un paisaje en movimiento. Prácticas 
turísticas e infraestructuras para el automóvil en Chi-
le, 1902-1931. Santiago: Centro de Investigaciones 
Diego Barros Arana-Universidad de Chile.

Ficek, R. (2016). Imperial Routes, National Networks 
and Regional Projects in the PanAmerican Highway, 
1884-1977. The Journal of Transport History, 37 (2): 
129-154.

Salvatore, R. D. (2006). Imperial Mechanics: South 
America’s Hemispheric Integration in the Machine 
Age. American Quarterly, 58 (3): 663-691.

Torrent, H. (2021). El Plan Serena y la ciudad temáti-
ca. Planificación y urbanismo en disputa. Santiago: 
RIL-Instituto de Estudios Urbanos y Territoriales UC.

Urrutia, I. (2023). Visiones de modernidad: imaginarios 
de integración nacional en la historia de la ruta 5 en 
Chile. ARQ, 114: 16-23.

Zúñiga, D. (2009). Camanchaca. Santiago: La Calabaza 
del Diablo.

Tiempos y espacios metropolitanos. 
La red del metro de Santiago
Marco González

Almandoz, A. y Ibarra, M. (eds.) (2024). Enmarcando la 
ciudad planificada en América Latina. Desarrollo, te-
rritorio y planes sectoriales. Santiago: Colección Es-
tudios Urbanos UC/RIL.

Augé, M. (2015). El viajero subterráneo. Un etnólogo en el 
metro. Barcelona: Gedisa.

Parcerisa, J. y Rubert de Ventós, M. (2002). Galaxias Me-
tropolitanas. Barcelona: Edicions UPC.

IV. Orientarse en la inmensidad

Antártica:  
redes de colaboración en el fin del mundo
Paula López Wood

Cheuquelaf, R. (Director) (2012). El continente de la luz 
[Documental]. EOLO – FICAMS; Instituto Antárti-
co Chileno. YouTube. https://www.youtube.com/
watch?v=osFcQTimXiY

Instituto Antártico Chileno (INACH) (2020). Huellas an-
tárticas en Punta Arenas y el Estrecho de Magallanes. 
Punta Arenas: INACH.

--- (2021). Enciclopedia visual de la Antártica: Un viaje por 
el corazón blanco de la Tierra. Punta Arenas: INACH/ 
Negro Editores. https://www.inach.cl/wp-content/
uploads/2023/08/enciclopedia-visual-antarti-
ca-3ed-2021-inach2-1.pdf

--- (s. f.). Sistema del Tratado Antártico. https://www.in-
ach.cl/ciencia-antartica/tratado-antartico/

López, P. (2019). Memorias de un hombre antártico. 5 
abril 2019, El Mercurio. https://www.economiaynego-
cios.cl/noticias/noticias.asp?id=559129

--- (2019). La Antártica era esto. Revista Temporales. 
https://wp.nyu.edu/gsas-revistatemporales/la- 
antartica-era-esto/

Pinochet de la Barra, O. (1947). Informe sobre la Primera 
Expedición Oficial. Santiago: Ministerio de Relaciones 
Exteriores. 

La Tierra de los Fuegos imposibles
Alberto Harambour

Alvarado, M. y Giordano, M. (2007). Imágenes de indíge-
nas con pasaporte abierto: del Gran Chaco a Tierra 
del Fuego. Magallania, 35: 15-36.

Bridges, L. (1948). Uttermost Part of the Earth. London: 
Hodder & Stoughton.

Chapman, A. (2002). Fin de un mundo. Los selk’nam de 
Tierra del Fuego. Santiago: Pehuén.

Darwin, Ch.(1845). Journal of Researches into the Natural 
History and Geology of the Countries Visited during the 
Voyage of H.M.S. Beagle round the world. Londres: Murray.

Di Fulvio, C. (1969). El triunfo del alambre. En La Con-
quista del Desierto. Sony Argentina.

Donoso, Á. (1906). Demarcación de la línea de frontera 
en la parte sur del territorio. Santiago: Cervantes.

Fiore, D. (2006). Puentes de agua para el arte mobiliar: 
la distribución espacio-temporal de artefactos óseos 
decorados en Patagonia meridional y Tierra del Fue-
go. Revista de Arqueología, 1: 137-147.

Gallardo, C. (1911). Tierra del Fuego. Los onas. Buenos 
Aires: Cabaut.

Giucci, G. (2014). Tierra del Fuego: la creación del fin del 
mundo. Buenos Aires: FCE.

Harambour, A. (2022). William Blain. Un viaje a las co-
lonias. Memorias y diario de un ovejero escocés en 
Malvinas, Patagonia y Tierra del Fuego (1878-1898). 
Santiago: Pehuén.

--- (2019). Soberanías fronterizas. Estados y capital en la 
colonización de Patagonia (Argentina y Chile, 1830-
1922). Valdivia: Ediciones UACh.

--- (2015). Capturar el viento. Nómades e inmigrantes 
en los archivos estatales y empresariales (Patagonia 
1840-1920). Nuevo Mundo, Mundos Nuevos. doi: ht-
tps://journals.openedition.org/nuevomundo/68037

Legoupil, D., Christensen, M. y Morello, F. (2011). Una en-
crucijada de caminos: el poblamiento de la isla Daw-
son. Magallania, 39 (2): 137-152. 

Rabasa, J. (ed.) (2008). The Late Cenozoic of Patagonia 
and Tierra del Fuego. Amsterdam: Elsevier.

Sarmiento, P. (1769). Viage al Estrecho de Magallanes. 
Madrid: Imprenta Real.

Spears, J. (1895). The Gold Diggings of Cape Horn. A 
Study of Life in Tierra del Fuego and Patagonia. Lon-
dres: G.P. Putnais Sons.

Referencias bibliográficas



249

Vargas, V. (2017). Mi sangre yagán. Ushuaia: La Flor Azul.
VV.AA. (2022). Morada de espíritus. Memoria y presente 

de las comunidades kawésqar defensoras del mar. 
Quilpué: Humanos.

Yarza, V. (2023). La carta-relato de Maximiliano Transil-
vano sobre la expedición de Magallanes-Elcano. Pri-
mera vuelta al mundo (1519-1522). Veleia, 40: 155-
201. https://doi.org/10.1387/veleia.24089

Zárraga, C. (2022). Cristina Calderón. Memorias de mi 
abuela yagán. Santiago: Liberalia.

Exploradores polinesios 
navegando hacia el sureste
Jose Miguel Ramírez

https://hokulea.com
Finney, B. (1994). Voyage of rediscovery: A cultural odys-

sey through Polynesia. Berkeley: University of Califor-
nia Press.

Irwin, G. (1992). The prehistoric exploration and colonisa-
tion of the Pacific. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Irwin, G., Flay, R. G. J., Dudley, L. y Johns, D. (2023). The 
sailing performance of ancient Polynesian canoes and 
the early settlement of East Polynesia. Archaeology in 
Oceania, 58: 74-90.

Jones, T. L., Storey, A. A., Matisso-Smith, E. A. y 
Ramírez-Aliaga, J. M. (eds.) (2011). Polynesians 
in America: Pre-Columbian contacts with the New 
World. Lanham: Altamira Press.

Kirch, P. V. (2017). On the road of the winds: An archaeo-
logical history of the Pacific before European contact. 
Berkeley: University of California Press.

Ramírez, J. M. (2023). Polynesians in central-south Chile. 
Sailing Eastwards. En Tucker Jones, R. y Matsuda, M. 
K. The Cambridge History of the Pacific Ocean, Vol. 1. 
Cambridge: Cambridge University Press, pp. 480-495. 
doi: https://doi.org/10.1017/9781108539272.027

Las huellas del llamero y sus recuas  
en el desierto de Atacama
José Berenguer

Berenguer, J. (1994). Asentamientos, caravaneros y tráfi-
co de larga distancia en el norte de Chile: El caso de 
Santa Bárbara. En Albeck, M. E. (ed.). De costa a sel-
va: Intercambio y producción en los Andes Centro-Sur. 
Buenos Aires: Universidad de Buenos Aires, pp. 17-50.

--- (1999). El evanescente lenguaje del arte rupestre en 
los Andes atacameños. En Berenguer, J. y Gallardo, F. 
(eds.). Arte rupestre en los Andes de Capricornio. San-
tiago: Museo Chileno de Arte Precolombino, pp. 9-56.

--- (2004). Caravanas, interacción y cambio en el de-
sierto de Atacama. Santiago: Ediciones Sirawi / LOM 
Editores.

--- (2009). Caravaneros y guerreros en el arte rupestre 
de Santa Bárbara, Alto Loa. En Sepúlveda, M., Brio-
nes, L. y Chacama, J. (eds.). Crónicas sobre la piedra. 
Arte Rupestre de las Américas. Arica: Ediciones Uni-
versidad de Tarapacá, pp. 193-203. 

Boman, E. (1991) [1908]. Antigüedades de la región an-
dina de la República Argentina y del desierto de Ata-
cama. Tomos I y II (trad. de D. Gómez Rubio). Jujuy: 
Universidad Nacional de Jujuy.

Cereceda, V., Quispe, R., Pórcel, S. y Sullca, O. (2009). Los 
Tatas Sombras. De las autoridades originarias en los 
ayllus de T’inkipaya. Sucre: ASUR Antropólogos del 
Sur Andino, Convenio T’inki.

Fernández, G. (1994). «El banquete aymara»: Aspectos 
simbólicos de las mesas rituales aymaras. Revista 
Andina, 12 (1): 155-189.

González, C., Selti, J., López, C. y Puca, S. (2014). Así 
pasa cuando sucede. Testimonios de vida atacame-
ños. Santiago: Éditions du Relief. 

Manríquez, V. (ed.) (2017). Así era la vida antes, nosotros 
así pasábamos. Club de Adultos Mayores de Ayqui-
na-Turi. Santiago: Pehuén Editores.

Morales, H., Garcés, A., González, L., Dibona, G., Vilches, J. 
C. y Azócar, R. (2019). Del viaje familiar hasta los gran-
dotes: mercancías, comunidad y frontera en la puna 
atacameña del siglo XX. Diálogo Andino, 59: 21-35.

Nielsen, A. (1997). El tráfico caravanero visto desde La 
Jara. Estudios Atacameños, 14: 339-371. 

--- (2017). Las rutas de caravanas en los Andes como 
paisajes culturales. En Chacalta, S., Arkush, E. y 
Marcones, G. (eds.). Nuevas tendencias en el estu-
dio de los caminos. Lima: Ministerio de Cultura, pp. 
282-305. 

Núñez, L. (1976). Geoglifos y tráfico de caravanas en 
el desierto chileno. Homenaje al Dr. R. P. Gustavo 
Le Paige. Antofagasta: Universidad del Norte, pp. 
147-201. 

Núñez, L. y Briones, L. (2017). Tráfico e interacción en-
tre el oasis de Pica y la costa arreica en el desierto 
tarapaqueño (norte de Chile). Estudios Atacameños, 
56: 133-161.

Núñez, L. y Nielsen, A. (eds.) (2011). Caminante sí hay ca-
minos: Reflexiones sobre el tráfico sur andino. Ruta. 
Arqueología, historia y etnografía del tráfico sur andi-
no. Córdoba: Grupo Editor Encuentro, pp. 11-41.

Sanhueza, C. (1992). Tráfico caravanero y arriería co-
lonial en el siglo XVI. Estudios Atacameños, 10: 
173-187.

Richard, R., Galaz-Mandakovic, D., Carmona Yost, J. y 
Hernández V., C. (2018). El camino, el camión y el 
arriero: la reorganización mecánica de la puna de 
Atacama (1930-1980). Historia, 396 (1): 163-192.

Rudolph, W. E. (1963). Vanishing trails of Atacama. Nue-
va York: American Geographical Society Research 
Series 24.

Uhle, F. M. (1913). Los indios atacameños. Revista Chile-
na de Historia y Geografía, 9 (9): 105-111.

Ruta a las estrellas: legado ancestral  
y encuentro con la astronomía moderna
Basilio Solís

Briones, L. y Chacama, J. (1987). Arte rupestre de Ari-
quilda: análisis descriptivo de un sitio con geoglifos y 
su vinculación con la prehistoria regional. Chungará, 
18: 15-66.

Magaña, E. (2006). Astronomía de algunas poblaciones 
quechua-aymara del Loa Superior, norte de Chile. Boletín 
del Museo Chileno de Arte Precolombino, 11 (2): 51-66.

Solís, B. y Jaldín, A. (2020). Cielos de pueblos andinos. 
https://www.fuchas.cl/cielos-de-pueblos-andinos/

Sinclaire, C. y Berenguer, J. (eds.) (2018). Taira, el amane-
cer del arte en Atacama. Santiago: Museo Chileno de 
Arte Precolombino.

Trincado, P., Aracena, C., Tippmann, G. y Solís, B. (2020). 
Registro e investigación: Relaciones astronómicas y 
espaciales para los geoglifos de Ariquilda en la co-
muna de Huara, Chile. Fondo del Patrimonio Cultural, 
proyecto folio 36777.

Epílogo: Redes y tiempo
Diamela Eltit

Aguilera, Ó. (2001). Gramática de la lengua kawésqar. Te-
muco: CONADI/ Editorial LOM.

Akutagawa, R. (2006) [1922]. In a Grove. Rashōmon 
and Seventeen Other Stories. Nueva York: Vintage 
International.

Benjamin, W. (1999). The Arcades Project. Cambridge: 
Harvard University Press.

Castells, M. (2010). The Rise of the Network Society. 
Chichester, UK: Wiley-Blackwell.

Einstein, A. (1987). The Collected Papers of Albert Einstein, 
vol. 15. Princeton: Princeton University Press (carta a 
la familia Besso, 1955).

Harambour, A. (2019). Soberanías fronterizas: Estados y 
capital en la colonización de la Patagonia. Santiago: 
Ediciones de la Universidad Austral de Chile.

Kurosawa, A. (1950). Rashōmon. Daiei Film.
López, P. (2019). Lautaro Edén Wellington: Retorno a las 

«zonas de contacto» de la Patagonia occidental. Ma-
gallania, 47 (2): 183-204.

Manrique, J. (1992). Coplas por la muerte de su padre. Ma-
drid: Cátedra.

Rancière, J. (2010). La noche de los proletarios: Archivos 
del sueño obrero. Buenos Aires: Tinta Limón.

San Agustín (1991). Confessions. Oxford: Oxford Univer-
sity Press.

Zuboff, S. (2019). The Age of Surveillance Capitalism: The 
Fight for a Human Future at the New Frontier of Power. 
Nueva York: PublicAffairs, 2019.



250

Felipe Armstrong
Arqueólogo (Universidad de Chile) y 
doctor en Arqueología (UCL). Jefe de 
Curaduría del Museo Chileno de Arte 
Precolombino. Su trabajo aborda las 
visualidades prehispánicas del norte 
semiárido de Chile, explorando las 
dimensiones sociales y ontológicas 
del arte rupestre y las construcciones 
corporales. Ha sido académico e 
investigador en distintas universidades.

Benjamín Ballester
Investigador y escritor formado en 
Antropología y Arqueología (Universidad 
de Chile), máster y doctor en Arqueología, 
Etnología y Prehistoria (Université Paris 
1 Panthéon-Sorbonne). Sus estudios se 
orientan al coleccionismo, la biografía 
de los objetos precolombinos, la historia 
social de los museos, la antropología 
de las técnicas y la arqueología de las 
sociedades costeras. Es investigador 
de la Universidad de Tarapacá (Arica) 
y de la UMR8068 TEMPS (París).

Álvaro Bello 
Doctor en Antropología. Ha sido 
académico e investigador en diversas 
universidades y centros de investigación 
nacionales e internacionales. Se ha 
especializado en el estudio de las 
relaciones entre cultura, territorio, 
identidad y formación del Estado. En sus 
estudios ha buscado integrar enfoques 
antropológicos, históricos y etnográficos.

José Berenguer
Arqueólogo y doctor en Antropología 
por la Universidad de Illinois, titulado 
en la Universidad de Chile. Fundador y 
curador jefe del Museo Chileno de Arte 
Precolombino durante cuatro décadas. 
Exdirector de la Sociedad Chilena de 
Arqueología y docente en la Universidad 
de Chile. Especialista en la prehistoria 
del desierto de Atacama, ha investigado 
la interacción humana y su simbolismo 
mediante evidencias como ritualidad, arte 
rupestre, vialidad, vestuario e iconografía.

Rodrigo Booth
Historiador y Doctor en Arquitectura y 
Estudios Urbanos (Pontificia Universidad 
Católica de Chile). Profesor asociado 
en el Instituto de Historia y Patrimonio 
de la FAU, Universidad de Chile. Ha sido 
profesor o investigador invitado en 
varias instituciones, como Dumbarton 
Oaks de Harvard University, la Fondation 
Maison des Sciences de l’Homme y 
la Université Sorbonne Nouvelle. Su 
trabajo está dedicado al estudio del 
cruce entre la historia de la ciencia 
y la tecnología con la historia de la 
arquitectura, la ciudad y el paisaje.

Diamela Eltit 
Escritora, profesora y académica, 
conocida por su obra experimental que 
aborda temáticas como la identidad, la 
sexualidad y el autoritarismo en el contexto 
político y social de Chile. Fue profesora 
de castellano y su carrera profesional 
incluye la docencia universitaria en Chile y 
el extranjero, además de su trabajo como 
académica en la Universidad Tecnológica 
Metropolitana y la Universidad de Nueva 
York. Fue miembro del Colectivo de 
Acciones de Arte (CADA) y ha recibido 
importantes reconocimientos, como el 
Premio Nacional de Literatura en 2018. 

Magdalena García
Arqueóloga de la Universidad de Chile, 
magíster y doctora en Antropología por la 
Universidad Católica del Norte y Universidad 
de Tarapacá. Ha participado en numerosos 
proyectos de investigación e iniciativas 
de colaboración multidisciplinarias en la 
puna andina y el desierto de Atacama. 
Actualmente trabaja en el Área de 
Colecciones del Museo Chileno de Arte 
Precolombino y es investigadora principal 
del proyecto Núcleo Milenio AFOREST. 

Marco González
Doctor en Arquitectura y Estudios 
Urbanos (PUC). Académico e 
investigador especializado en 
historia urbana y del urbanismo. 

Autor y coautor de artículos científicos 
relacionados con el siglo XX chileno. 
Ganador del concurso de ensayos 
historiográficos Unidad Popular: 50 
años, patrocinado por la Asociación 
Chilena de Historiadores (AChHi).

Sergio González Miranda
Profesor titular de la Universidad de 
Tarapacá. Integrante de los claustros 
doctorales de Historia, de Ciencias 
Sociales y de Educación de dicha 
institución. Ha sido miembro del Consejo 
de CONICYT y del Comité de Humanidades 
de la CNA. Ha publicado libros y artículos 
revistas indexadas en temas como historia 
de la minería, historia regional, relaciones 
transfronterizas y educación intercultural. 
Premio Nacional de Historia 2014.

Patricio Fernández
Escritor, periodista y analista político. 
Fundador del medio The Clinic, autor 
de las novelas Ferrantes (2001) y Los 
Nenes (2008), La Calle me Distrajo 
Diarios 2009-2011 (2012), Cuba. Viaje 
al Fin de la Revolución (2018) y Sobre 
la marcha. Notas acerca del estallido 
social en Chile (2020). Actualmente 
dirige el programa Democracia de la 
Universidad Diego Portales y es uno de 
los directores de Boom, medio enfocado 
en actualidad política de Latinoamérica.

Alberto Harambour
Doctor en Historia, profesor de la 
Universidad Austral de Chile e investigador 
del Centro FONDAP-Ideal. Dirige el 
proyecto Fondecyt 1230490 «Trabajo, 
colonialismo y fronteras en América 
del Sur, 1880-1930», el cual analiza 
comparativamente procesos sociales en 
los mayores sistemas socioecológicos: 
Amazonia y Patagonia. Sus publicaciones 
se encuentran disponibles en línea.

Nicolás Lira
Arqueólogo (Universidad de Chile) y doctor 
en Arqueología y Prehistoria (Université 
de Paris 1 Panthéon-Sorbonne). 

Autores



251

Desarrolla investigaciones en arqueología 
marítima y subacuática; análisis de 
maderas arqueológicas y tecnología de 
la madera; y arqueología del centro sur 
y extremo sur de Chile. Actualmente 
es académico del Departamento 
de Antropología de la Universidad 
de Chile, donde se desempeña 
como docente e investigador.

Paula López Wood
Doctora en Literatura por la Universidad 
Católica de Chile y máster en Creative 
Writing in Spanish por New York University. 
Comunicadora y editora, se ha dedicado 
a investigar en torno a la literatura y 
los relatos de viaje en el extremo sur 
del continente y los Andes, publicando 
artículos académicos y de divulgación 
en medios nacionales e internacionales, 
libros y guiones, entre otros. Es autora de 
Animales extintos (Cuarto Propio, 2019). 
Desde 2023 es jefa de Comunicaciones en 
el Museo Chileno de Arte Precolombino.

Carla Marchant
Geógrafa y magíster en Desarrollo Urbano 
(Pontificia Universidad Católica de Chile) 
y doctora en Geografía (Universidad 
de Innsbruck, Austria). Profesora 
asociada de la Facultad de Ciencias de la 
Universidad Austral de Chile y directora 
del Laboratorio Natural Andes del Sur. 
Sus líneas de trabajo son la geografía 
humana y rural en territorios de montaña.

Claudio Mercado
Ha desarrollado numerosas investigaciones 
etnomusicológicas, difundidas a través de 
videos, libros, artículos, charlas y clases, 
y realizado un denso trabajo etnográfico 
entre los campesinos de Chile central, 
centrado en los bailes chinos y el canto 
a lo poeta. Es responsable del Área de 
Patrimonio Inmaterial del Museo Chileno de 
Arte Precolombino y creador de su archivo 
audiovisual. Cofundador de La Chimuchina, 
grupo de investigación y música 
experimental. Licenciado en Antropología 
y Arqueología, magíster en Musicología.

Rodrigo Moreno 
Doctor en Historia por la Universidad de 
Sevilla. Actualmente es profesor titular de 
la Universidad Adolfo Ibáñez y vicedecano 
de la Facultad de Artes Liberales de la 
misma casa de estudios, y miembro 
de número de la Academia Chilena de 
la Historia. Especializado en temáticas 
de cartografía e historia marítima y 
misiones jesuitas en América y Chile 
colonial, tiene numerosas publicaciones 
en libros y revistas especializadas.

José Miguel Ramírez
Arqueólogo vinculado a Rapa Nui a través 
del Museo Fonck desde el año 1981 y al 
estudio de los contactos transpacíficos 
a partir del contacto con Thor Heyerdahl 
en Rapa Nui en el año 1987. Autor de 
múltiples trabajos de investigación y 
de difusión sobre la cultura rapanui 
hasta la fecha, en el año 2007 publicó 
la primera evidencia dura de la llegada 
de polinésicos al centro sur de Chile.

Basilio Solís
Astrofísico oriundo de Antofagasta y 
perteneciente al pueblo Lickanantay. 
Formado en universidades tanto en 
Chile como en Alemania, ha convertido 
su pasión por el cosmos en una 
misión: hacer que la astronomía esté al 
alcance todos. Para ello, ha impulsado 
proyectos educativos y de divulgación 
que integran la astronomía moderna 
con los saberes ancestrales, además 
de resaltar el valor del conocimiento 
indígena en la ciencia contemporánea.

Jimena Torres
Arqueóloga por la Universidad de Chile y 
doctora en Arqueología por la Université 
Paris 1, Panthéon-Sorbonne. Académica 
en el Instituto de la Patagonia de la 
Universidad de Magallanes e investigadora 
en el Centro Internacional Cabo de 
Hornos (CHIC). Sus principales estudios 
se han centrado en la arqueología 
costera en distintos sectores del 
litoral de Chile, con especial foco en 

las culturas cazadoras-recolectoras 
pescadoras marinas de Patagonia, en 
la actividad de pesca, ictioarqueología 
y ecología histórica.

Andrés Troncoso
Arqueólogo (Universidad de Chile) y doctor 
en Arqueología (Universidad de Santiago 
de Compostela). Su investigación aborda 
las relaciones entre imagen, materialidad 
y territorio en el norte y centro de Chile, 
con especial atención al arte rupestre y 
las visualidades prehispánicas. Ha sido 
académico en diversas universidades y 
recientemente publicó Arte Rupestre: 5000 
años. Imágenes, vida e historia, Región de 
Coquimbo (Editorial Universitaria, 2025).

Ximena Urbina
Licenciada y magíster en Historia por 
la Pontificia Universidad Católica de 
Valparaíso (PUCV) y doctora en Historia 
por la Universidad de Sevilla. Es profesora 
titular del Instituto de Historia de la 
PUCV. Es también miembro de número y 
secretaria de la Academia Chilena de la 
Historia. Investiga el proceso en que los 
territorios de Chiloé, Aysén y Magallanes 
comenzaron a ser concebidos, descritos 
y significados en la cultura occidental.

Mauricio Uribe
Arqueólogo y magíster. Actualmente 
es profesor asociado y director del 
Departamento de Antropología de la 
Universidad de Chile. Es miembro de la 
Sociedad Chilena de Arqueología y ha sido 
representante en consejo del Consejo 
de Monumentos Nacionales de Chile. Su 
investigación se centra en las culturas 
andinas, utilizando perspectivas de 
asentamiento y cerámica, particularmente 
sobre los procesos de complejidad social 
en las sociedades preestatales y estatales.



252

INSTITUCIONES
Andeshandbook.org · Archivo Audiovisual Museo Chileno de Arte Precolombino · Archivo 
Central Andrés Bello, Universidad de Chile · Archivo Centro Nacional de Patrimonio 
Fotográfico CENFOTO, Universidad Diego Portales · Archivo de la Gráfica Chilena, Biblioteca 
Nacional · Archivo Histórico de la Armada, Madrid · Archivo Histórico de la Armada, 
Valparaíso. Repositorio Digital · Biblioteca Agustín E. Edwards E. · Biblioteca Nacional de 
Chile · Biblioteca Nacional Digital · Casa de Moneda de Chile · Catálogo INACH · Centro 
de Estudios del Hombre Austral, Instituto de la Patagonia, Universidad de Magallanes · 
Colección Archivo del Escritor Biblioteca Nacional de Chile · Colección Iconográfica 
Archivo Central Andrés Bello, Universidad de Chile · Comandancia en Jefe de la Armada 
de Chile · Corporación Cultural MetroArte · Dirección Museológica de la Universidad 
Austral de Chile · Ecoturismo La Serena · ESO, European Southern Observatory · Fondo 
Alberto Medina, Universidad de Chile · Fundación Desierto de Atacama · John Carter 
Brown Library, Providence · Laboratorio de Etnografía-Archivo Audiovisual. Departamento 
de Antropología, Universidad de Chile. · Memoria Chilena · Ministerio de Transportes y 
Telecomunicaciones · Musée d'ethnographie de Genève · Museo Augusto Capdeville Rojas 
de Taltal · Museo de Historia Natural de Valparaíso · Museo Histórico Nacional · Museo 
Nacional de Historia Natural · Museo Salesiano Maggiorino Borgatello, Punta Arenas 
· Programa de Cultura Municipalidad de Pitrufquén · National Archives at College Park · 
Revista Auca, Universidad de Chile · Servicio Aerofotogramétrico Fuerza Aérea de Chile 
· Servicio Hidrográfico y Oceanográfico de la Armada (SHOA) · Världskultur Museerna 
Etnografiska, Estocolmo · William L. Clements Library, The University of Michigan · World 

Editors Chile S.A.

PERSONAS 
Claudio Aguilera · Rolando Ajata · Margarita Alvarado · Solange Arias · Felipe Armstrong · 
Benjamín Ballester · Jorge Brantmayer · Alejandra Contreras · Nidia Bravo · Javiera Chamorro 
· José Díaz · Álvaro de la Fuente · Roberto de la Fuente · Magdalena García · Mauricio García 
· Cristián González · Jorge Herreros · Álvaro Hoppe · Paula López · André Menard · Pablo 
Méndez-Quirós · Axel Nielsen · Jaime Ojeda · José Antonio Mena · Felipe Molina · Gonzalo 
Pimentel · Javier Pinto · René Quinán · María Teresa Rauld · Pía Rubio · Mara Santibáñez 
· Mónica Salbach · Daniela Schutte · Carolina Suaznábar · Daniel Torres · Jimena Torres · 

Andrés Troncoso · Pablo Villalobos · Álvaro Vivanco · José Viza · Christian Zúñiga 

Agradecimientos



253



254



Editor
Carlos Aldunate del Solar

Comité Editorial
Paula López Wood, Felipe Armstrong Bruzzone, Claudio Alvarado Lincopi

Coordinación Corporativa
Josefina García Mekis

Coordinación Editorial
Paula López Wood

DISEÑO Y PRODUCCIÓN
Virtual Libros

Dirección General
Andrés Urrutia Rodríguez

Dirección de Arte
Carolina Videla Herrera

Edición de estilo
Arantxa Martínez Antonio

Gestión de iconografía
Miguel Ángel Passalacqua

Gestión de color
Bernardo Kusjanovic Díaz

Post-producción de imágenes
Juan González Díaz

Corrección de texto
Óscar Aedo Inostroza

IMPRESIÓN
Ograma Impresores

© Todos los derechos reservados. 

ISBN 978-956-243-102-6

Ninguna parte de esta publicación, incluido el diseño de cubierta, puede reproducirse o transmitirse por ningún medio, 
sin previa autorización del editor.

El tratamiento de antecedentes, opiniones e ilustraciones relacionados con los límites internacionales de Chile contenidos en esta obra,  
son de exclusiva responsabilidad de sus autores y no reflejan necesariamente los límites oficiales de Chile.

Este libro se terminó de imprimir en diciembre de 2025. 



256

Colección Santander 
Museo Chileno de Arte Precolombino

La colaboración editorial entre Banco Santander
y Museo Chileno de Arte Precolombino consta de las siguientes obras:

2023	 Fauna, un recorrido por el endemismo de Chile

2022	 Antártica, una mirada desde Chile

2021	 Caminos de agua, los ríos de Chile

2020	 Magallanes, tres descubrimientos

2019	 La Cordillera de los Andes, al sur de América

2017	 Cabo de Hornos

2016	 Chiloé

2014	 Mar de Chile 

2012	 Atacama

2010	 Santiago de Chile: Catorce mil años

2008	 Rapa Nui: El ombligo del mundo

2007	 Patagonia andina: Inmensidad humanizada

2006	 Awakhuni: Tejiendo la historia andina

2005	 Joyas de los Andes: Metales para los hombres, metales para los dioses

2004	 Cocinas Mestizas de Chile: La olla deleitosa

2003	 Con mi humilde devoción: Bailes chinos de Chile Central

2002	 Voces Mapuches: Mapuche dungu

2001	 Tras la huella del Inka en Chile

2000	 Tiwanaku: Señores del lago sagrado

1999	 Arte rupestre en los Andes de Capricornio

1998	 América precolombina en el Arte

1997	 Rostros de Chile precolombino

1996	 Nasca

1995	 Sonidos de América

1994	 La cordillera de los Andes: Ruta de encuentros

1993	 Identidad y prestigio de los Andes: Gorros, turbantes y diademas

1992	 Colores de América

1991	 Los orfebres olvidados de América

1990	 Artífices del barro

1989	 Arte mayor de los Andes

1988	 Obras maestras

1987	 Hombres del Sur

1986	 Diaguitas, pueblos del norte

1985	 Arica, diez mil años

1984	 Tesoros de San Pedro de Atacama

1983	 Platería araucana

1982	 Museo Chileno de Arte Precolombino









172

ACOGIDO A LEY DE DONACIONES CULTURALES


	Página en blanco
	Página en blanco



